Civilta e civilta ...

Per la storia, contromano

L'area cristiana mediterranea ed europea, quella dell'espansione del monachesimo dei primi
secoli, del progressivo superamento delle eresie e dell'affermazione di una teologia prima
agostiniana, poi razionalistica e bassomedievale, la stessa zona gia dal VII secolo definitivamente
deprivata della zona costiera africana e mediorientale, ormai e per sempre islamizzata, conosceva
nel Trecento una spaccatura culturale, una separazione civile, che neanche il Rinascimento con il
connesso superamento delle dottrine e dei sistemi scolastici avrebbe sanato.

Le teorie dell'Ockham avrebbero segnato infatti, in anticipo sui contrasti del Continente, la
fine della Scolastica, e sarebbero nate in un alveo, quello inglese, nel quale dunque il Platonismo
rinascimentale non avrebbe mai messo radici.

Sarebbe stata invece la violenta contestazione di Lutero alla tradizionale interpretazione
scolastica del Testo Sacro, la prima vera manifestazione in terra d'Europa del rigetto del
concettualismo medievale, in nome dell'idea apriorista di una ragione sia fornita degli strumenti di
comprensione del reale sia in grado d'analizzare direttamente e correttamente la Rivelazione, se solo
sorretta dalla fede.

Quando nella prima meta del XIV secolo il frate francescano inglese, filosofo e teologo,
Guglielmo di Ockham, si inseri nel dibattito bassomedievale sui temi gnoseologici e teologici,
inauguro in Europa un modo del tutto originale di intendere la ragione ed il suo rapporto con la
Rivelazione, testimonio altresi l'attecchimento oltremanica di una cultura gia distante dalla
continentale, benché la nazione inglese vera e propria, a conti fatti, tra invasioni, conquiste e
pacificazioni, non contasse che due o tre secoli di storia.

Nell'ottica di Guglielmo l'unico tipo di conoscenza era quella intuitiva, empirica su dati
d'origine sensibile, ed essa coglieva il particolare; il concetto non aveva a che vedere con la
conoscenza. Esso era una creazione intellettiva a posteriori, cosi generale da sommare in sé€ 1 tratti
di individui tra loro simili, da servire quindi come segno di questi ultimi in proposizioni e discorsi,
una volta espresso da un termine concordato.

La sua causa era dunque logica, la sua funzione semiotica.

Nel Platonismo ci0 che ¢ maggiormente paragonabile al "concetto" del filosofo inglese ¢
ovviamente l'idea, ed essa ¢ innata, si trova impressa nell'anima, svolge un ruolo in certi casi
gnoseologico, in altri, se non ¢ modello di esemplari sensibili o di relta matematiche, etico.

Per la tradizione tomistica, di impronta aristotelica, l'intelletto non produce il concetto, o



meglio la forma, la "species": esso la astrae dalla singola sostanza di natura, oggetto della
percezione dei sensi. Tutt'al piu si puo ricordare come tale procedimento astrattivo non faccia altro
che rendere "attuale" un'impronta gia presente in potenza nella mente.

Resta sempre il fatto che la "species" di Aristotele ¢ Tommaso, come I'idea di Platone, ¢
realta e verita, in quanto strumento di una logica superiore, divina, che di essa si ¢ servita per dar
corpo a qualcosa di specifico. E costituisce dunque 'oggetto della vera conoscenza, ossia di quella
scientifica.

L'intelletto astrae cosi le forme delle singole sostanze di natura. La ragione completa il
quadro delle realta, definendo concetti sempre piut comprensivi, fino alla delimitazione della
nozione delle nozioni, della realta delle realta. Dio.

Infatti, il teologo tomista sosteneva l'estrapolazione intellettiva dei concetti di fondo
dall'esperienza della natura; quindi la possibilita razionale di far lievitare da essi un'intera gerarchia
di generalizzazioni; ancora la doverosa attribuzione a queste ultime e in virtu della loro stessa
genesi logica del crisma di realta e consistenza ontologica; infine appunto la deducibilita per piu vie
e dai tratti logici del mondo tutto della suprema nozione di Dio.

Dalla quale quindi, procedendo invece a ritroso, si sarebbe potuta allora spiegare I'origine di
ciascuna delle realta logiche gia colte.

Nella tradizione scolastica, dunque, la definizione razionale di Dio rappresentava il culmine
dell'esercizio di virtu dianoetiche, le virtu della conoscenza e della scienza.

E tale determinazione diveniva allora un paradigma in vista della sistemazione di una
teologia razionale, a sua volta intesa indispensabile chiave per l'interpretazione del Messaggio
Rivelato. Con la conseguenza della creazione di un complesso di verita teologiche, "formali",
aprioristiche, non sempre godenti di un riscontro nitido sul Testo Sacro.

Spesso invece conducenti alla resa del dogma o del mistero.

Se infatti si costruisce un concetto razionale di Dio, in autonomia da quello immediato che
la sola lettura del dettato biblico restituisce, non si puo quindi che elaborarlo mediante progressive
astrazioni sulla realta mondana o ancora al limite con procedimento negativo, descrivendo tutto cio
che non ¢ una sostanza naturale.

In tal modo si attinge perd una nozione parmenidea di essere perfetto, fuori dallo spazio e
dal tempo, unitario. Assolutamente inconciliabile gia con la distinzione evangelica tra Padre, Figlio,
Spirito Santo, ancor di piu con l'incarnazione del "Logos", di cui Giovanni dice nello stupendo
"incipit" del suo vangelo.

Ma nel sistema dell'Ockham le uniche realta ammesse erano "individuali", pensati mediante
'uso di "universali" di pura valenza logico-linguistica, non ontologica.

La sovversione della metafisica tomistica era dunque totale.



Negando la realtd del concetto fuori dalla mente, Ockham abbatteva dunque dalle
fondamenta la ricostruzione razionale del mondo in anticipo sulla Rivelazione e il suo ancoraggio
metafisico al concetto ultimo, indicante Dio.

Non stupiscono dunque il richiamo del pensatore inglese ad una fede autonoma dalla ragione
e 1 cui capisaldi trovassero fondamento nelle sole idee suscitate dalla lettura diretta della Bibbia; la
sua conclusione che la nozione di Dio e quella del suo operato si riducessero in fondo a cio che
l'intelletto riusciva ad elaborare accostandosi "immediatamente" a quella, col solo ausilio dei
risultati delle esperienze vissute, dei frutti dell'immaginazione, dei concetti supposti sulle cose.

Inoltre, libero dall'imprescindibilita di un'intera architettura razionale del reale, elaborata
fuori dal Testo Sacro, egli si poteva permettere di slegare la perfezione dall'esclusivita dell'universo,
di affermare cosi che Dio avrebbe potuto benissimo dar origine ad un cosmo e ad una creatura
prediletta differenti e ad un'altra logica rispondenti.

Si tratta della tesi detta del "volontarismo teologico".

Infine, in modo ancor piu provocatorio, egli contestava la stessa analisi razionale della
natura, portando argomentazioni capaci di sostenere l'ipotesi base di un universo infinito o eterno o
portatore di entrambi 1 tratti, nel caso di uno studio di esso in anticipo rispetto al dettato biblico.

La posizione di Guglielmo di Ockham ¢ in realta di un radicalismo sorprendente per l'epoca
in cui il pensatore in questione visse. Essa ¢ di sicuro introduttiva di una serie di teorie empiriste ed
antimetafisiche sulla conoscenza, tipiche della posteriore speculazione inglese, ma ¢ accostabile
solo alle piu estreme di quelle. Per esempio, qualcosa di simile € riscontrabile nelle riflessioni di
Hume. Gli stessi Locke e Berkley, sebbene su basi differenti da quelle medievali, sarebbero ritornati
alla possibilita della dimostrazione dell'idea di Dio.

Dimostrazione recisamente negata dall'Ockham e per il semplice fatto che la ragione non
avrebbe che come oggetto realta individuali o meri segni intellettivi di esse: cio¢ dati
esclusivamente naturali e logici, a partire dai quali ¢ impossibile un salto metafisico.

Insomma, I'Ockham aveva eseguito ante litteram il capovolgimento di prospettiva tra
ragione e realta, di cui 1 maggiori rappresentanti sarebbero stati gli empiristi inglesi del '600. E
aveva cosi dato il primo importante segnale della maturazione in terra inglese di una civilta
sostanzialmente diversa da quella dell'Europa continentale contemporanea.

Egli contestava il tradizionale concetto di ragione, la visione scolastica di una facolta il cui
compito supremo fosse quello di fornire alla fede il suo oggetto, la nozione di Dio, delimitandone
addirittura i contorni senza l'ausilio della Rivelazione, prima della stessa accettazione per fede di
essa.

E tuttavia le dottrine di Ockham avrebbero suscitato entusiasmo presso diversi ambienti

intellettuali e filosofici d'Europa, riuscendo persino a penetrare col tempo nella stessa Universita di



Parigi, dove insegnarono pure discepoli del dottore in questione. Ma alle origini 'Ockhamismo non
sfuggi alle condanne della chiesa, di cui particolarmente pesante fu quella del 1340, e in generale
della cultura prevalente ed ufficiale.

Non si trattava soltanto di una controversia dottrinale. Le teorie empiriste di Guglielmo
davano la stura ad una serie di conseguenze persino etiche e pedagogiche.

Infatti, ad una fede che riceve direttamente dalla Rivelazione l'idea di Dio e degli attributi di
esso, serve meno l'impalcatura teologica e l'insegnamento, piu il confronto personale con le Sacre
Scritture; meno la chiesa, piu la liberta di lettura e d'interpretazione individuale dei santi testi.

Gia al suo tempo il filosofo in questione teorizzava la liberta di coscienza del credente ed
opponeva 1"ecclesia", la comunita dei liberi credenti, che forniscono ciascuno, in base alla propria
esperienza della Rivelazione, un contributo alla teologia, al papato e alla pretesa cattolica di una
guida delle anime sulla scorta di verita di fede ufficiali, con strumenti razionali enucleate
nell'esegesi biblica.

Per intenderci, la conoscenza religiosa immaginata dall'Ockham trova oggi un esempio
nell'universo islamico sunnita, per l'esattezza nelle conclusioni integraliste dell"'ulema". Costui ¢
infatti esperto nella comprensione intellettiva e intuitiva del Corano, e la sua opera resta a meta
strada tra quelle del teologo musulmano razionalista e del mistico sufista.

Quanto poi alla coincidenza delle posizioni protestanti di qualche tempo dopo con questa
ribellione di origine, nel complesso, filosofica, occorre rimarcare che quella sarebbe stata solo
esteriore. Gia lo prova la vicenda storica dell'Empirismo testimoniato da Ockham, dopo la
scomparsa di questi.

L'Inghilterra non sarebbe rimasta estranea alla cosiddetta crisi del '300. Protagonista della
"Guerra dei Cent'anni" contro la Francia, avrebbe vissuto fasi di stallo e di impoverimento
dell'economia, soprattutto rurale, quindi violente rivolte contadine; e intorno alla meta del secolo
non sarebbe stata risparmiata dal contagio della peste.

Infine, sempre nella seconda parte del XIV secolo, avrebbe conosciuto movimenti religiosi
di riforma, le cui idee avrebbero trovato terreno fertile sia nella popolazione sia nelle autorita
politiche, cosi da riuscire a porre le basi per la loro diffusione nel secolo successivo.

Il movimento religioso cosiddetto dei "lollardi" si sarebbe raccolto attorno alla figura di un
riformatore, John Wycliffe, dottore di Oxford, il quale assunse una posizione tanto radicale, da
negare la validita della gerarchia ecclesiastica e del figura del pontefice, dei sacramenti e delle
indulgenze, del culto dei santi e della Madonna.

La motivazione di una simile sconfessione fornita dal Wycliffe, stava tutta nella presunta
inesistenza nella Bibbia di tracce delle istituzioni e delle pratiche contestate. Il Wycliffe si batte

sempre € con convinzione per incrementare la lettura diretta dei Testi Sacri, dei quali, in



collaborazione con John Purvey, effettud una traduzione in inglese, che poi si impegnd pure a
divulgare.

Alla base di questi atteggiamenti e attivita, stava l'idea che solo la Sacra Scrittura possa
fornire al fedele i criteri di valutazione di cio che ¢ giusto ed utile alla salvezza.

Alla maniera dell'Ockham, dunque anche Wycliffe vedeva nel dettato biblico la sola base di
dati da cui derivare una teologia, un culto, un'organizzazione ecclesiastica. Da questo punto di vista
il Wycliffe si spinse fino ad asserire che "Cristo non ¢ presente realmente e corporalmente
nell'Eucaristia", che "Non ¢ fondato nel Vangelo che Cristo abbia ordinato la messa", che "E' contro
la Sacra Scrittura che gli ecclesiastici possiedano beni"; tutte affermazioni figuranti tra quelle
condannate dalla chiesa, nella sessione del Concilio di Costanza del maggio 1415.

Certo Wycliffe non aveva prodotto un completo sistema filosofico di impostazione non piu
scolastica alla maniera dell'Ockham, ma il suo richiamo all'Antico ed al Nuovo Testamento ai fini
dell'elaborazione di un concetto di fede inoppugnabile, in quanto prodotto "alla fonte", costituisce
un importante indizio, riguardo alla maturazione in terra inglese di una cultura ormai coerentemente
empirista.

D'altronde, gia egli denominava la chiesa "comunita di predestinati”, aggiungendo in tal
modo all'idea della comprensione delle verita religiose per via testuale, quella della scelta divina di
coloro 1 quali, a seguito di tale esperienza, avrebbero pure sviluppato il dono della fede. Elezione a
cui ¢ facile ora pensare se I'oggetto di quest'ultima, Dio, non ¢ piu per logica determinabile e quindi
con un atto di volonta insegnabile.

Insomma, per farla breve, nella storia del Cristianesimo inglese del Trecento, esistono gia le
fondamenta del successivo Anglicanesimo.

Non per nulla, nonostante le ripetute condanne da parte della chiesa e della monarchia, il
Lollardismo sarebbe sopravvissuto, diffondendosi anzi nell'isola nel corso del secolo seguente ad
onta di ogni forma di controllo.

A partire dal 1401, vale a dire dalla data di emanazione dello statuto "De eretico
comburendo" da parte del re Enrico IV, inizio una vera e propria persecuzione dei lollardi, molti dei
quali persero la vita sul rogo.

Wycliffe era morto nel 1384, ma solo nel 1414 l'ennesima vasta sommossa dei lollardi
subiva una dura e definitiva repressione, la quale obbligava una volta per tutte gli eretici alla
clandestinita. La penetrazione profonda delle idee di questi ultimi nella coscienza religiosa del
popolo inglese era pero gia avvenuta, né si sarebbe esaurita nei decenni a venire. D'altra parte, nel
corso della propria storia i lollardi ebbero sempre 'appoggio della Camera dei Comuni, il quale
bilancid in qualche modo l'ostilita conservatrice di re e nobili nei loro confronti, facilitando la

sopravvivenza di tale professione.



Ma ['Ockhamismo, la predicazione di Wycliffe e il radicamento del Lollardismo
rappresentano i segni di una mentalita ormai diversa da quella continentale.

E' vero che I’Europa medievale non sarebbe restata immune da eresie e controversie
religiose. Esse avrebbero talvolta riguardato questo o quel dogma o principio, come accadde ad
esempio con la formula del "filioque", la cui adozione all'interno del Credo Niceno-
Costantinopolitano in Occidente fu il motivo formale della divisione della chiesa Greco-Ortodossa
dalla Cattolica-Romana nel 1054.

Piu spesso i1 contrasti si incentrarono sulle dolenti questioni della moralita delle gerarchie
ecclesiastiche e del papato o ancora sul rapporto di quest'ultimo col potere temporale e sfociarono in
tentativi di riforma interna, perlopiu falliti.

Inoltre, nel Basso Medioevo si era pure fatta strada 1'idea della poverta evangelica di fedeli e
uomini di chiesa e dagli stessi movimenti pauperistici era emerso anche il "Valdismo". Infine e
sempre nella medesima epoca non mancarono vere e proprie eresie, quali il "Gioachimismo" o
peggio ancora il "Catarismo".

Ma la novita del ritorno "sperimentale" al Testo da parte del laico, era una rivoluzione che
non contestava l'esistenza della chiesa, né mirava dritta all'eresia dalla lettura immediata della
Rivelazione. Faceva peggio: negava che servisse l'esegesi ufficiale di quest'ultima; auspicava la fine
dell'ufficio pastorale di papi e prelati.

Ed era un'esclusiva inglese.

E molto probabilmente gli inglesi stessi erano gia consapevoli della specificita di tale
divergenza di vedute, se ¢ vero che Wycliffe, in una delle sue affermazioni condannate dai padri
conciliari, sostenne che "Il prelato che scomunica un chierico, il quale si appella al re o
all'assemblea del regno, per cio stesso ¢ un traditore del re e del regno".

Asserzione questa, la quale, per lo meno in teoria, presuppone senza equivoci l'esistenza di
un regno e di una chiesa ad esso gia legata e nazionale.

Se non si parte dalla considerazione di dichiarazioni del genere, non si capisce perché lo
Scisma Anglicano della prima meta del '500, avrebbe significato pure la sottomissione della chiesa
inglese alla direzione della monarchia e non si sarebbe rivelato una semplice separazione di due
comunita di fede, l'isolana ovvero e la continentale.

Nei fatti, queste, si trovavano gia invece su principi dottrinali cosi inconciliabili, che nel giro
di due o tre decenni dalla frattura, la prima avrebbe in via definitiva elaborato una dottrina ed un
culto non piu cattolici.

Poco piu di un secolo dopo il passaggio alla clandestinita dei lollardi, si verificava dunque lo
scisma della chiesa d'Inghilterra da quella di Roma. L'evento ¢ arcinoto: tutto nasce da quello

strappo tra la monarchia inglese ed il papato, scaturito da cause contingenti di genere dinastico e



nascenti dal primo matrimonio dello stesso re Enrico VIII.

Questi, appena quindicenne, per motivi politici legati al progetto di un rafforzamento dei
legami tra la corona inglese e la spagnola, aveva sposato Caterina d'Aragona, figlia del re di Spagna
Ferdinando il Cattolico.

Ma dei cinque figli nati da tale unione, una sola, Maria, era rimasta in vita. La passione del
re per Anna Bolena, una dama di corte, fece il resto.

Nel 1527 Enrico VIII pose la questione del divorzio, cio¢ di un atto non solo non
contemplato dalla dottrina di Roma, ma per piu ragioni sgradito anche all'lmperatore Carlo V,
stretto parente per parte di madre di Caterina e gia difensore in Germania di un'ortodossia cattolica,
minata dall'improvviso moto riformatore luterano.

Dal cui parere, dunque, la stessa chiesa di Roma non poteva prescindere.

Da un lato pero le idee riformistiche dei lollardi non si erano mai esaurite fra la popolazione
inglese. Anche dopo che agli inizi del '400 I'ultima rivolta degli eretici era stata stroncata. Anche
dopo la riesumazione ed il rogo pubblico delle ossa del Wycliffe, nel 1428 e ad opera del vescovo di
Lincoln.

Dall'altro le novita religiose si alimentavano dell'insofferenza crescente e generale, di
popolani, nobili e borghesi, nei confronti della chiesa locale.

Negli strati popolari e non erano dunque diffusi roventi sentimenti anticlericali, generati
dalla pesante fiscalita nelle diocesi e dalla conseguente ricchezza ecclesiastica, la quale consisteva
pure di vasti possedimenti terrieri, quindi dalla rilassatezza morale, dai privilegi e dagli abusi di
preti e prelati.

Vale la pena di ricordare allora la motivazione dello scoppio della rivoluzione in Inghilterra
nei primi decenni del Seicento, cioe la richiesta del voto della Camera dei Comuni, nel caso di
imposizione di nuove tasse da parte dello stesso monarca. E ancora oggi, la camera "alta" inglese,
quella dei lords, non ha voce in capitolo in merito alle questioni finanziare, che rimangono
appannaggio dei "Comuni".

In sintesi, quando Enrico VIII ricevette da Clemente VII, il pontefice di allora, il rifiuto del
divorzio, aveva l'intera nazione dalla sua parte. Prova ne sia che il parlamento convocato sulla
questione nel 1529 si schierd compatto a suo favore, sporgendo pure nei confronti di Roma una
serie di denunce relative ad illegalita del clero locale.

E addirittura I'assemblea di due anni dopo mosse alla chiesa inglese 1'accusa di infedelta al
re, la condanno al pagamento di un'ingente multa in denaro, la obbligdo al riconoscimento
dell'autorita regia anche nelle questioni religiose.

La strada verso I'""Atto di Supremazia" del 1534, col quale Enrico VIII si poneva a capo

della chiesa d'Inghilterra, nel senso fondamentale che ne sceglieva 1 vescovi al posto del papa di



Roma, era spianata.

Dal canto suo, cosa avrebbe dovuto fare Clemente VII?

Come testimonia la compattezza della nazione inglese contro Roma, evidentemente egli
comprese che in ballo non c'era solo la difesa di un sacramento. Caterina d'Aragona era una
cattolica, figlia di Ferdinando d'Aragona e di Isabella di Castiglia, i re europei cattolici per
antonomasia, i sovrani dell'unificazione spagnola sotto le insegne del cattolicesimo stesso, dopo la
fase della "reconquista" del paese agli arabi.

E come si ¢ detto, ella era pure cugina di primo grado del figlio di Giovanna "la loca",
sorella di sua madre, ovvero dell'imperatore di un impero "su cui il sole non tramontava", ed entro il
quale il sovrano si era prefisso, sin dalla partenza, gli obiettivi dell'unificazione politica e
dell'ortodossia. Contro riformatori luterani, moderni autonomisti € invasori musulmani.

Non dimentichiamo infatti che negli stessi anni dilagava in Europa la Riforma protestante.

Insomma, l'aria che in Inghilterra tirava non era piu buona per i cattolici. Impedire dunque il
divorzio di Enrico VIII da Caterina significava pure iniziare una difesa delle posizioni e della stessa
presenza della chiesa di Roma nel paese.

Infatti, a seguito dell"'Atto di Supremazia" inizio la resa dei conti.

Tra il '35 ed il '40 vennero soppressi i conventi, nei cui riguardi fu riversata una valanga di
accuse; 1 loro enormi beni furono incamerati dalla corona, la quale si servi delle rendite per
finanziare la chiesa che adesso controllava, mentre per la parte costituita per lo piu da terre
espropriate, procedette a vendite a piccoli nobili, possidenti e mercanti.

I quali ebbero quindi ottimi e concreti motivi per stare dalla parte dei riformatori.

Infine, per Enrico VIII era giunta pure 1'occasione per liberarsi dal gravoso divieto cattolico
dell'usura, del prestito a interessi, fino a quel momento eluso, come sul Continente, con stratagemmi
del tipo del "Contractus trinius".

Re Enrico avrebbe potuto forse trovare la soluzione giuridica o canonica all'impedimento del
divorzio. Oppure si sarebbe dovuto impegnare solo nel tentativo di porre fine o almeno contenere il
fiscalismo, 1 privilegi, gli abusi e I'immoralita della chiesa cattolica nel suo paese, e magari lasciare
che essa si riorganizzasse alla luce della nuova situazione e di nuovi limiti imposti.

Quanto al rischio di un intervento delle truppe imperiali, chiaramente egli non lo temeva, se
¢ vero, come accadde, che alla fine, con impudenza, si collocd a capo della comunita dei fedeli
inglese.

Probabilmente invece paventava il pericolo interno di una gerarchia cattolica espropriata e
diminuita di potere e tuttavia, anche se a condizioni nuove, libera di ripartire. D'altronde, le
congiure papiste non sarebbero di certo mancate neanche nei decenni a venire.

Comunque sia, staccando alla fine la chiesa del suo regno dall'autorita papale e obbligandola



alla propria di autorita, egli manifestava un intento preciso. Eliminare qualunque forma di influenza
cattolica nel paese, temporale o spirituale che essa fosse.

D'altra parte, la dottrina della nuova chiesa, 'anglicana, quella che si sarebbe affermata
definitivamente sotto il regno di Elisabetta I Tudor, figlia di Edoardo ed Anna Bolena, in meno di
trent'anni avrebbe perso le sue tradizionali connotazioni, per configurarsi come una peculiare forma
di Evangelismo.

E se a proposito dell'Anglicanesimo si parla di via di mezzo tra le confessioni riformate,
presto penetrate nell'isola, ed i rigurgiti cattolici, cio € legittimo a patto di separare la dottrina vera e
propria dagli altri elementi del culto.

Per esempio, la complessa, articolata, liturgia anglicana in molti passaggi si avvicina, senza
comunque riproporla, alla concezione cattolica di culto e sacramenti. Alcuni la considerarono, da
subito, una creazione camaleontica capace di non scontentare né riformatori né cattolici.

Inoltre, col passare del tempo, sui vari vescovi iniziarono a prevalere gli arcivescovi delle
diocesi di Canterbury, Londra, York, Winchester ¢ Durahm. Alla fine, quello di Canterbury divenne
una sorta di "primus inter pares", costituendo di fatto il capo spirituale di tutta la chiesa. Il cui
"supreme governor" si sarebbe in ogni caso identificato col sovrano.

E occorre ancora sottolineare come la chiesa anglicana abbia i propri martiri e santi.

Non dimentichiamo infine che I'architettura delle chiese e delle cattedrali inglesi, ma anche 1
paramenti sacri di esse e degli stessi pastori e prelati, non hanno l'austerita tipica delle medesime
realta nel resto del mondo cristiano riformato.

Teologia dunque evangelica, imperniata sull'idea di predestinazione alla salvezza; liturgia
abbondante, nel dettaglio regolata, alla maniera cattolica; gerarchia ecclesiastica; canone di santi;
fasto architettonico e d'immagine; scelta regia o in ogni caso politica dei vescovi.

Su tali basi o con queste prospettive decollava intorno alla meta del '500 I'Anglicanesimo.

Un sacerdote di talento e di tendenze prevalentemente luterane, Thomas Cranmer, si schiero
subito dalla parte di Enrico VIII, esprimendosi in favore dell'annullamento del matrimonio di questi.

Fu cosi che una volta eletto Arcivescovo di Canterbury, cio¢ il primo arcivescovo della
chiesa anglicana, il Cranmer invalido ufficialmente e di fatto quel matrimonio. Quindi ebbe un
ruolo importante come consigliere del re che si accingeva a porsi a capo della chiesa del suo paese.

Inoltre nel 1549 guido la stesura del "Book of Common Prayer", il testo liturgico di base
della nuova confessione riformata, e nel '53, con l'introduzione dei "42 Articoli di Fede Anglicana",
piu avanti rielaborati nei 39 attuali, ne fisso pure i principi dottrinali.

Ma la breve restaurazione cattolica di qualche tempo dopo, la quale avrebbe avuto come
protagonista Maria I Tudor, la figlia di Edoardo e Caterina d'Aragona, gli sarebbe stata fatale.

"Bloody Mary", la regina che alla fine operd un massacro di circa trecento fra protestanti,



anglicani e oppositori vari, lo avrebbe mandato al rogo a Oxford nel 1556, nonostante la prigionia e
l'iniziale ritrattazione, facendone pure disperdere le ceneri.

Percio gli anglicani lo venerano come primo martire e santo della propria chiesa, accanto a
Santo Stefano, protomartire della cristianita tutta.

Uno dei piu influenti consiglieri del sovrano, Thomas Cronwell, diede invece un contributo
politico essenziale al distacco da Roma, assicurando ad Edoardo 1'appoggio parlamentare, curando
pure la stesura dell""Atto di supremazia". Motivi di dissenso dal re, poco tempo dopo gli sarebbero
costati la vita. E, accusata di adulterio, perfino Anna Bolena, a distanza di qualche anno venne
condannata a morte dal marito.

Le voci di dissenso dal nuovo corso religioso dell'isola tuttavia non mancarono. La piu
celebre fu la contestazione dell'intero "Atto di supremazia" da parte di Thomas More, filosofo
umanista e cancelliere dello stesso Enrico VIII, il quale sarebbe stato presto condannato a morte per
impiccagione.

Anch'egli sarebbe allora divenuto santo, questa volta della chiesa cattolica.

Per il resto, a parte la debole opposizione di qualche altro esponente della gerarchia e poche
rivolte popolari locali, fenomeni di resistenza rapidamente vinti, la chiesa inglese accettod la nuova
situazione e si protese presto verso il cambiamento dottrinario e liturgico.

Ma ¢ appunto l'accettazione di una sostanziale dipendenza dalla monarchia a costituire in
una situazione del genere 1'elemento incomprensibile, irrazionale, strano.

L"Atto di supremazia", infatti, stabiliva che i vescovi venissero nominati dal monarca,
annullava inoltre la figura del cardinale, dando alla chiesa d'Inghilterra un'impostazione episcopale,
attribuiva percio il governo di quest'ultima alla corona. Ne scaturiva la legittimazione di una palese
forma di cesaropapismo, che perdura ancora oggi.

L'ingerenza del potere politico in quello ecclesiastico non era certo una novita.

A partire da Costantino, per il resto dell'eta tardo-antica e nel corso dell'Alto Medioevo essa
era stata la cifra delle relazioni stato-chiesa. Verosimilmente fondata, in ultima analisi, su
concezioni antropologiche di tipo neoplatonico e agostiniano.

Una rappresentazione platonica dell'uomo consentiva in teoria la nozione di un'autorita in
grado di gestire al contempo e in autonomia e le cose del mondo e le vicende dello spirito, grazie
alla convinzione in sufficienti criteri gnoseologici ed etici preiscritti nell'anima di ciascuno.

Da questo punto di vista l'idea della necessita di una scissione, tutta associata alla mentalita
scolastica bassomedievale, del potere in due differenti ambiti d'intervento, gia inesistente nell'Alto
Medioevo, sarebbe venuta meno nel corso dell'etd umanistico-rinascimentale, proprio a causa del
ritorno di una cultura di stampo innatista.

Per due secoli, infatti, dal XII al XIV, arse com'¢ noto lo scontro tra chiesa e impero. Cio si



verificO appunto in concomitanza con la diffusione del razionalismo scolastico, per cui la
determinazione logica e stavolta a posteriori di criteri morali e verita su Dio, con cui permettere
l'infusione della virtu teologica della fede ad opera dello Spirito Santo, esigeva l'insegnamento del
maestro. Esattamente come con Virgilio nel caso del contemporaneo Dante. E la guida non poteva
che essere allora la chiesa.

Il Platonismo invece, con la sua idea di un uomo microcosmo, capace di tenere in sé¢ nei
canoni impressi nell'anima le componenti del mondo intero, il macrocosmo, e le verita su di esso,
amplificava al massimo distendendole in ogni direzione le possibilita di un'azione umana autonoma.

E dava persino la stura all'ideologia dell'assolutismo, del regime in cui il sovrano si arroga il
controllo totale sul corpo e sull'anima del suddito. L'uomo della concezione platonica puo reggere
un simile peso, ¢ in grado di assumersi una responsabilita del genere.

Ci0 era valido pure nel platonismo del pensiero agostiniano, cio¢ in quell'impostazione del
problema della verita, che di fatto segno il Cristianesimo dei secoli precedenti e, assorbito per certi
aspetti dal luteranesimo, anche seguenti l'affermazione bassomedievale della concezione scolastica,
dunque anche l'atteggiamento e 1'azione dei sovrani cattolici di quelle epoche.

Per Agostino infatti, le verita etiche non sono apprese, costituiscono bensi il frutto di un atto
di "illuminazione" della mente dell'uvomo da parte di Dio. Lo proverebbe il dato per cui alcuni
comportamenti sarebbero universalmente detestati, altri dappertutto apprezzati.

E quanto a quelle religiose, per chi a seguito di battesimo e ripristino nella liberta di scelta
originaria tornasse a credere, esisteva secondo il santo la possibilita di comprenderle mediante delle
sole e approfondite indagini introspettive su un'anima, dalla struttura a sua volta trinitaria.

La fede costituiva dunque per il vescovo di Ippona l'unica condizione dell'intelligenza, lo
sguardo dentro se stessi, la strada. Cosi il "Noli foras ire, in teipsum redi, ..." ed il "Crede ut
intelligas, intellege ut credas", sono i motti nei quali Agostino volle sintetizzare la sua concezione
gnoseologica e la relazione ipotizzata tra fede e ragione.

Anche l'vomo agostiniano, gia illuminato dall'alto quanto alle etiche, puo cosi intendere
leggi religiose pur essendo un laico, semplicemente se disposto alla volonta di ricerca e indirizzato
per il verso giusto dalla fede.

Nei secoli in cui prevalse quindi una antropologia di stampo platonico ed agostiniano, i
sovrani non si fecero mai scrupolo di intervenire nelle dispute teologiche, dottrinali, persino
canoniche. Per esempio, lungo tutto il primo millennio dopo Cristo, sia sul Continente che
nell'impero bizantino i concili ecumenici vennero sistematicamente convocati da imperatori.

Inoltre, sin dalle origini dell'era cristiana e sulla scorta di un passo della "Lettera ai Romani"
di San Paolo, si affermo 1'idea che se da Dio deriva ogni cosa e se la missione del sovrano ¢ tra le

piu importanti e delicate, allora I'ascesa al trono di questi non puo che dipendere in toto da Dio



stesso.

E dalla combinazione di una nozione del genere con quella agostiniana e poi protestante
della fede come unica strada corretta verso la comprensione delle verita rivelate, scaturiva 1'idea di
un monarca uomo di fede, rappresentante di Dio sulla terra e gestore delle vicende materiali e
spirituali dei sudditi, una sorta di "longa manus" dello Spirito Santo, tutore e pure, all'occorenza,
creatore d'ortodossia.

L'incarnazione cio¢ di un potere, di cui la chiesa rimaneva in fin dei conti un organo.

Re Giacomo Stuart, I d'Inghliterra, VI di Scozia, il creatore di quell'assolutismo che avrebbe
poco tempo dopo condotto alla Rivoluzione Inglese, diceva del sovrano che esso ¢ "Imago dei".

Tutto cio spiega infine il valore formale e simbolico, quindi la stessa frequenza delle
incoronazioni di regnanti o imperatori moderni ad opera di pontefici o alti prelati; da parte quindi
del vicario di Cristo in terra o di un importante ministro del culto cristiano.

Prendiamo, per esempio, il caso di Carlo V, del sovrano di un impero immenso, europeo, ma
anche coloniale e sudamericano, sul quale 1'autorita di Carlo sarebbe andata dal 1519 al 1556.

Nel 1520, ad Acquisgrana, Carlo d'Asburgo volle farsi incoronare imperatore
dall'Arcivescovo di Colonia. Ed assunse il nome di Carlo V. Ma di fatto, aveva ottenuto il titolo
imperiale 1'anno prima, dalla Dieta di Francoforte.

E il sovrano in questione si impegno anche e con vigore in due direzioni precise: la difesa
della cristianita europea dall'assalto turco lungo la fascia territoriale danubiana e le coste
balcaniche; la tutela di un'ortodossia cattolica, gia tuttavia irrimediabilmente minata dalla dilagante
Riforma luterana.

Cosi nel 1521 l'imperatore condanno e bandi Lutero, quindi ne accetto la convocazione alla
Dieta di Worms, perché esponesse le sue ragioni; ma a causa dell'ostinazione del monaco, fece
leggere nella stessa assemblea una dichiarazione con la quale si impegnava con ogni mezzo a
distruggerne 1'eresia. Nel 1529 e 1'anno dopo convoco rispettivamente la Dieta di Spira e d'Augusta
nel tentativo di frenare i riformatori, i quali invece redassero proprio allora i documenti di fondo di
una nuova confessione. Cosi negli anni successivi egli mosse loro guerra, ma invano, dato che,
com'¢ noto, la contesa si chiuse con la pace di Augusta del '55 e sulla base del principio del "cuius
regio, eius religio": principe cattolico, sudditi cattolici; principe protestante, protestante pure il
popolo.

Per inciso, corre 1'obbligo di ricordare che solo il sovrano britannico oggi si sottopone ad
una cerimonia religiosa, nella quale egli riceve dall'Arcivescovo di Canturbury la consacrazione con
l'olio santo e il cui effetto sarebbe appunto I'ordinazione alla monarchia.

E tuttavia, il terremoto scatenato in Inghilterra dall"Atto di supremazia" non fu il risultato

del cosiddetto "Rinascimento inglese"; sempre ammesso che l'eta di re Enrico e la successiva,



l'elisabettiana, le quali coprono da sole quasi l'intero '5S00, possano essere nei tratti culturali
paragonabili al periodo della rinascita europea.

Lo prova il fatto che l'ingerenza della sfera politica negli affari della chiesa, tipica piu o
meno di tutti gli stati del continente nel corso dell'epoca moderna, con il progressivo attecchire della
scelta laica sarebbe ovunque scomparsa in Europa, salvo conservarsi legale nel regno Unito. Dove
risiede allora la differenza tra le due forme di commistione del potere, per esempio tra
I'Anglicanesimo ed il Gallicanesimo?

Anche il Gallicanesimo, cioé l'indirizzo della chiesa francese dei secoli moderni sino al
termine dell'Ottocento, a parte ovviamente la parentesi della rivoluzione e dell'eta napoleonica,
consisteva in un atteggiamento di limitazione delle prerogative pontificie sulle diocesi del territorio
nazionale. Esso sanciva l'esistenza di una chiesa di Francia o gallicana e imponeva a Roma il
sostanziale rispetto delle decisioni dei concili dei vescovi francesi.

Decisioni religiose e temporali sulle quali chiaramente l'influenza della monarchia era tanta.

Ed ¢ ovvio che la scelta di questimpostazione si fece sentire maggiormente nei periodi del
piu duro Assolutismo, a cominciare da quello del regno del "Re sole", Luigi XIV. La "Dichiarazione
del clero gallicano", da questi pretesa nel 1682, ne ¢ la prova.

Ma lo sconvolgimento operato dal Protestantesimo, il dilagare dell'idea rinascimentale di
una ragione sin dalla nascita attrezzata di strumenti cognitivi e criteri etici, le scoperte astronomiche
ed in generale scientifiche, non sarebbero stati affatto causa di un abbandono definitivo, da parte
della chiesa, di un razionalismo produttivo di apparati concettuali di sistemazione ed esegesi della
Rivelazione.

Angzi, il Concilio di Trento, nell'ortodossia controriformistica che stabili, fini per accostare, e
in via definitiva, le conclusioni teologiche razionalistiche medievali alla fondamentale idea
agostiniana di un battesimo lavacro di un peccato originario ereditato e unica strada per il recupero
della facolta di scelta tra il Bene e Male: momento cio¢ di partenza di un percorso di grazia scandito
dalla ricezione dei sacramenti, effettuato sotto 1'ala di "madre" chiesa.

Su tali fondamenti dottrinali, sullo scorcio del XVI secolo, rinasceva il Cattolicesimo.

Tuttavia, a fronte di una chiesa la quale, anche attraverso sontuose architetture e accoglienti
progetti urbanistici, si riprendeva il suo ruolo di guida del fedele, la nuova cultura proseguiva nel
dare origine a soluzioni di fede diverse.

In tutta Europa, in campo filosofico ed in generale culturale sarebbe rapidamente dilagato il
concetto di "religione naturale"; una nozione alla cui base stava quella di una ragione portatrice, a
prescindere da qualsiasi esperienza, di un quadro di idee generico, ma completo, su Dio e sul suo
ordine: cio¢ di un sistema di nozioni religiose basilari e logiche, innate, riscontrabili in fondo a

qualsiasi fede positiva, non solo la cristiana, e sul quale fondare dunque una prima ipotesi di



tolleranza religiosa.

Cosi la mentalita rinascimentale europea, avrebbe innanzitutto espresso il motivo di una
ragione universale, qualificata dalla titolarita di una precisa concezione di Dio e del mondo, ma
anche di diritti legati ai tratti della sua stessa essenza: ossia la compresenza di facolta logiche e
liberta di scelta.

E lungo questa strada, gia nella seconda meta del Cinquecento, oltre al cosiddetto "teismo",
sarebbe sorto pure il "giusnaturalismo", fondamentale corrente del pensiero giuridico seicentesco e
illuministico, cioé del Settecento.

D'altra parte la soluzione di un diritto universale a tutela delle prerogative di una natura
univoca e razionale dell'uomo, molto piu delle concezioni teistiche, era stata dibattuta a lungo
nell'antichita all'interno dell'opposizione concettuale di "nomos", diritto d'accordo, convenuto,
storico e "fysis", legge universale dell'uomo in quanto tale.

E "formale" e non storica era la visione che dell'uvomo ebbe lo sfortunato More. Ma si
trattava evidentemente di un complesso di opinioni di genere innatistico e di evidente matrice
platonica, postulanti identici criteri e idee iscritti nello spirito di chiunque, gia inaccettabili per gli
inglesi del tempo. La fine dell'umanista in questione ne ¢ testimonianza.

L"Utopia" di Tommaso Moro ¢ un luogo in cui avviene il rispetto dei diritti della ragione
umana, anzi ¢ il posto costruito in conformita con le istanze di essa. E la prima e la piu importante
delle richieste cola soddisfatte, si puo cogliere in un'esigenza di tolleranza religiosa.

Si tratterebbe di un bisogno nascente dalla convinzione nell'esistenza di un nucleo di nozioni
identiche espresse dalle varie fedi storiche, alle quali queste ultime apporterebbero solo
arricchimenti o complicazioni, che la ragione medesima sarebbe in grado di riconoscere e sul
riconoscimento delle quali si rivelerebbe possibile bandire la violenza settaria e fondare la liberta di
culto.

In concomitanza con le sue ripercussioni in ambito filosofico ed umanistico, nella stessa
Europa continentale, ma stavolta nell'alveo religioso cattolico, I'antropologia rinascimentale avrebbe
prodotto poi lo scossone del Protestantesimo. Solo nel nuovo clima civile, Lutero avrebbe potuto
promuovere la sua ribellione alla decadenza morale della chiesa e, soprattutto, manifestare tutto il
suo fastidio per la tradizione dottrinale scolastica.

La teologia luterana, di ispirazione in buona parte agostiniana, spaccava l'umanita in
definitivamente dannati e in predestinati alla salvezza. A tutti gli uomini, in contrasto col Tomismo,
tornava a riconoscere una legge morale universale, infusa dallo Spirito Santo a distinzione
immediata e a qualunque latitudine di Bene e Male, buoni e cattivi, ma ad alcuni soltanto, i
"graziati" per decisione unilaterale da Dio, riservava la prospettiva di una coscienza illuminata dalla

fede e in grado d'attingerne le verita, e secondo un imperscrutabile ed "imperscrutando" progetto



provvidenziale complessivo.

L'umanita di Lutero si configurava cosi come una massa di dannati dovuti al peccato
originale, del tutto incapaci di un Bene, pur a priori riconoscibile, ciechi alle verita rivelate, e dalla
quale solo pochi, per grazia di Dio diretta e non mediabile dai sacramenti, riuscivano strappati col
dono chiarificatore e corroborante della fede.

La chiesa di Roma avrebbe reagito e la risposta sarebbe arrivata appunto con le conclusioni
dottrinali del Concilio di Trento. Il concilio fondante la chiesa cattolica di epoca moderna.

L'idea essenziale elaborata dall'assemblea, il punto critico tra cattolicesimo e
Protestantesimo, sarebbe stato il recupero di una capacita etica dell'uvomo, del "peccatore originale"
scacciato dal paradiso, del discendente del "maledetto" Adamo, della "dannata" Eva. Questa
nozione fondamentale, posta ad argine della teorica protestante, consentiva un'altrettanto diversa
idea della giustificazione e della grazia divina, nonché della fede.

La grazia di Dio consentiva quell'atto principe del fedele che ¢ il battesimo, sacramento in
grado dunque di estinguere da sé il peccato originale ereditato, grazie all'adesione, che esso
rappresenta, al sacrificio ed al messaggio cristiani.

La giustificazione dell'vomo da parte di Dio non ne assicurava pero, tout court, la salvezza,
configurandosi invece come un'iniziativa mirante soltanto a porlo nelle condizioni di operare una
scelta e di riattivare quel "libero arbitrio", spentosi per l'eredita della colpa dei primordi.

Anche qui pero, ad un'impostazione evidentemente agostiniana il concilio cuciva l'idea
scolastica di un libero arbitrio agente prima sull'uso di una ragione conducente a determinazione di
morale e idea di Dio. E ancora mezzo per la preparazione spirituale alla poi conseguente, vera e
propria fede.

Su tali basi la fede in Cristo ritornava comunque il frutto di un'opzione in partenza dischiusa
dal battesimo.

E, a completamento del quadro, il concilio sviluppava l'idea di una cooperazione tra uomo e
Dio in vista della salvezza, cio¢ di una collaborazione necessaria ad alimentare la grazia divina di
pari passo col rafforzarsi della fede e consistente innanzitutto nella ricezione da parte del credente
della serie dei sacramenti successivi al battesimo.

Ma la "frustata" della riflessione luterana aveva prodotto una conseguenza filosofica
notevole nella teologia di una vasta area cattolica: il crollo dell'impostazione tomistica in tema di
rapporto tra fede e ragione, il ritorno all'apriorismo neoplatonico e patristico delle verita su Dio.

Mai piu si sarebbe parlato nelle zone dell'Europa riformata della fede come di una virtu
teologale infusa dallo Spirito Santo nell'uomo gia praticante virtu cardinali, tra le quali pure quella
contemplativa e dianoetica della prudenza, conducente all'elaborazione razionale della stessa idea di

Dio.



Lutero infatti concepi tout court la devozione alla stregua di un dono divino riservato a pochi
rappresentanti di un'umanita nel complesso cieca e dannata; nell'assoluta convinzione che
conoscenza e virtu esistano al contrario per il tramite della fede, in qualunque uomo fatto oggetto
della grazia del Signore.

More ed Erasmo da un lato e sul piano umanistico e filosofico, Lutero dall'altro, ma in
ambito teologico, sono comunque i testimoni di quell'apriorismo di idee e criteri tipico della cultura
europea cinquecentesca, a prescindere dalle forme particolari nelle quali esso si ripropose:
platoniche, neoplatoniche, agostiniane.

Ma se questa mentalita e i suoi frutti piu tipici, ossia il Teismo, il Giusnaturalismo, il Culto
evangelico, sarebbero stati sempre contrastati sul Continente dal cattolicesimo controriformistico e
presto pure affiancati, assieme a quest'ultimo, dalla cultura illuminista settecentesca, in Inghilterra,
nonostante la seria limitazione della chiesa romana, essi non sarebbero mai attecchiti, € con essi
l'ormai prossima scelta laica e liberale.

E' questo il dato storico da cui partire per spiegare la svolta della civilta inglese, definitiva,
intorno alla meta del '500.

Il filosofo idealista Hegel, nei primi decenni dell'Ottocento, avrebbe accomunato agli
empiristi inglesi del Seicento lo stesso Kant, ritenendo in realta colui che la tradizione avrebbe detto
esponente del cosiddetto "criticismo" e il cui pensiero sarebbe stato anche inteso come fondante
I'IIluminismo, un pensatore al culmine della curva empirista.

Questo puo andar bene quanto alla dottrina della conoscenza e della scienza.

In effetti, anche Kant considera l'atto dell'esperienza come causa piut o meno diretta
dell'intero castello di realta presenti nella mente: dai fenomeni di tipo sensibile; agli schemi
dell'immaginazione; ai giudizi nei quali l'intelletto sistema 1 fenomeni; ai discorsi in cui
razionalmente si articolano pensieri e si crea persino metafisica, qualora si rifletta su concetti logici,
non piu su risultati di matrice empirica.

La divergenza tra I'Tlluminismo e I'Empirismo concerne infatti la sfera morale e la teologia.

Esiste, come sappiamo, la scelta atea e meccanicistica di un certo numero di illuministi.
Quella piu diffusa, e capace di donare maggior suggestione e fascino al liberalismo, ¢ rappresentata
pero dal cosiddetto "deismo".

Si tratta di una visione delle cose per cui Dio avrebbe si dato origine ad un universo perfetto,
regolato da leggi immutabili, passibile di indagine da parte della scienza, ma anche calato sulla terra
e infine dimenticato in balia degli agenti naturali, dei disastri storici di culture sbagliate, 1'vomo:
cosi la generosita di Dio si sarebbe manifestata nei riguardi di quest'ultmo solo nel dono di quel
meraviglioso strumento di analisi scientifica e di liberalita etica che ¢ la ragione.

Kant sosteneva che il solo modo di pregare Dio e di coltivarlo ¢ I'agire razionale.



E quest'ultimo, presso tutti i pensatori illuministi, equivale al comportarsi generosamente,
cio¢ in maniera tale da limitare di volta in volta se stessi in in funzione di un atteggiamento che sia
vitale anche per tutti gli altri, che travalichi il limite individuale e divenga sociale.

E siccome 1'uvomo non puo soddisfare le sue esigenze materiali e spirituali se non integrato in
una comunita, a buon diritto allora I'etica illuminista della liberalita, per esempio quella voltairiana,
¢ considerata una forma di utilitarismo. Intendeva d'altra parte esserlo espressamente la medesima
morale di Hume, ossia di quel filososo dell'empirismo radicale, stimato dagli illuministi, reputato da
Kant stesso l'ispiratore delle sue convinzioni critiche.

N¢ Kant, né Voltaire, né un qualsiasi altro rappresentante del filone deistico del razionalismo
moderno, nega dunque l'esistenza di Dio. La riduce semmai ad un risultato di fede, soprattutto non
la considera all'origine di una morale, intesa alla fine alla stregua di un frutto razionale autonomo.

Questo punto segna il distacco incolmabile tra la cultura illuminista e quella dell'empirismo
tradizionale inglese. Questo aspetto spiega la differenza esistente tra 1'impostazione liberale e laica e
quella anglosassone.

In un punto della sua "Logica", Guglielmo di Ockham sostiene che il messaggio rivelato
musulmano ¢ falso.

Egli lo fa quando asserisce che gli "articoli di fede", cio¢ le verita di fede, non sono
dimostrabili mediante discorso: ovvero quando fa notare come pensare che la predicazione oltre a
donar fede doni pure la conoscenza delle nozioni ad essa relative, significhi anche affermare che un
musulmano oltre a credere, attraverso quella possa pure comprendere i principi di una rivelazione
mendace.

Al contempo e come abbiamo visto egli crede nella possibilita di capire per via diretta, senza
le mediazioni concettuali razionalistiche e di genere scolastico, il Testo Sacro. Di capirlo appunto.
Postulandone dunque la chiarezza intellettiva e la logica.

Ed un'altro notevole empirista di qualche secolo dopo, Locke, nella sua "Ragionevolezza del
Cristianesimo" sosterra l'assoluta razionalita della Rivelazione cristiana; elevera la ragione a
strumento di vaglio della coerenza delle idee religiose, indispensabile alla maturazione di una fede,
alla protezione dal pericolo di un fanatismo.

Nel Settecento, il cosiddetto "Illuminismo inglese" sara in realta rappresentato da pensatori
in polemica col Deismo continentale, per esempio francese.

Nel 1696 John Toland pubblica un'opera, il cui titolo, "Cristianesimo non misterioso", vale
da sé una spiegazione. Il Toland sostiene in breve che le verita della religione cristiana risultano
affatto intellegibili e chiare, che la Rivelazione non dice alcunché di contraddittorio o
incomprensibile e che I'unico mistero cristiano puo al limite risiedere nel perché le dottrine ci siano

giunte attraverso il canale del Messaggio Rivelato.



Ancora altri due filosofi inglesi vissuti a cavallo tra Sei e Settecento, Samuel Clark e
Matthew Tindal, difenderanno la logicita dei contenuti della Sacra Scrittura: I'uno, avvalendosi
dello stesso metodo geometrico adottato da Hobbes e Spinoza contro la religione cristiana, l'altro,
vedendo nel Vangelo una "ripubblicazione della legge di natura", cio¢ di quella logica da Dio stesso,
prima che esposta nella sua Rivelazione, impressa nella natura umana e non.

Altro che Illuminismo!

In sintesi, che cosa sarebbe accaduto oltremanica, gia dall'Eta di mezzo?

Sin dall'inizio del '300 vi avrebbe preso piede una filosofia nuova, la quale avrebbe attribuito
il predicato della realta alla sola idea sensibile, particolare, l'elemento base di idee complesse
intuitive o di tipo immaginativo; che avrebbe ancora visto nel concetto il frutto di un'astrazione
intellettiva a partire dalle idee complesse, privo di consistenza ontologica e con funzione
unicamente logica; la quale avrebbe infine inteso la ragione alla stregua di una facolta critica sui
rapporti tra idee intellettive, immaginative, concetti.

Un'impostazione del genere inizid a scansare qualsiasi apparato formale razionalmente
precostituito, da natura o Dio proveniente e inclusivo di categorie cognitive e criteri etici, ai fini
della comprensione del Vangelo e del Testo Sacro tutto, la quale sostenne direttamente possibile e
tale da attestarne il tratto particolare e storico, ma pure intrinsecamente logico.

Questo pensiero poi, pur ritenendo la cristiana la sola fede, le altre, relative a incoerenti
rivelazioni e mitologie, al contrario fanatismi, reputd quella spontanea e non razionalmente
inducibile, né dunque, come poi secondo Locke, per legge dovuta.

Una situazione ben diversa ¢ invece quella offerta dal Deismo. Nel caso della riflessione
illuministica, infatti, la ragione non vaglia la coerenza e la congruita di miti ¢ messaggi e con lo
scopo di evitare errori al sentimento di devozione; crea essa stessa etica, poiché si concepisce dono
gratutito e adeguato all'uomo di un Dio creatore, per il resto sostanzialmente estraneo alla storia e
nel quale semmai credere a prescindere da miti e predicazioni, convinti dalla sola razionalita della
natura.

Cosi se I'llluminismo a un certo punto stacca la ragion pratica da quella teoretica, pensando
la prima come fonte indipendente di morale e operante nella dimensione noumenica, delle due
facolta I'Empirismo fa due tappe di un solo tragitto. In esso, la seconda diviene un'ulteriore
applicazione sul culto, un'indagine sulla formulazione razionale o meno di esso, a tutela dal rischio
del fanatismo; I'altra lo strumento di un'etica eteronoma, infine consapevolmente cristiana.

Perché¢ allora una comunita di mentalita empirista, con una propria idea di Cristianesimo e di
fede gia tra la fine del XIV e gli inizi del XV secolo, avrebbe dovuto convivere con una chiesa a se
stante e fondata su una teologia diversa, tra le altre cose anche fiscale, ricca, privilegiata, rilassata

sul piano della moralita?



I1 sesto dei "Trentanove articoli di Fede Anglicana" ¢ intitolato: "La sufficienza delle Sacre
Scritture per la salvezza". Ed ¢ una difesa della perfezione tematica e della logicita di quelle.

Ecco spiegato il motivo per cui, una volta maturata in terra d'Inghilterra, quindi impostasi a
seguito di motivazioni contingenti d'ordine dinastico ed economico, la nuova civilta fece della
chiesa stessa una sua propaggine, s'inventd nei fatti un sistema politico e istituzionale commisto di
temporalita e spiritualita, tutt'altro che laico, ad oggi vitale, nel quale i culti differenti furono
vieppiu tollerati, mai integrati.

La chiesa anglicana, priva di cardinali, consacra infatti solo vescovi nominati dalla corona o
dal primo ministro a nome di quest'ultima.

Se volessimo proporre una sintesi delle differenze tra la mentalitd anglosassone e quella
continentale nell'epoca moderna, basterebbe allora paragonare i divergenti concetti circolanti sulle
opere filosofiche o letterarie dei rappresentanti delle due civilta, in merito ai due fattori della
conoscenza, quello iniziale dell'esperienza, quindi il finale, costituito dalla ragione.

Nella speculazione anglosassone I'esperienza "insegna" e "conferma", nel pensiero europeo,
"conferma" solo l'ideale; nell'ottica dell'empirista la ragione rimane una facolta neutra, di
valutazione logica dei prodotti intellettivi particolari, in quella razionalista uno strumento di
costruzione concettuale del reale, mentre secondo l'innatista essa ¢ semplicemente la via alla
definizione di idee e principi gia posseduti, e che il filosofo si perita solo di far emergere.

Tuttavia I'Empirismo inglese non ¢ soltanto una filosofia. Esso finisce infatti per
testimoniare una mentalita, dal cui punto di vista devono assumere una fisionomia precisa,
singolare, non solo le relazioni tra stato e chiesa, ma pure quelle, piu laiche, tra individuo e
collettivita. E cio ¢ inevitabile.

In Europa le posizioni innatiste o comunque aprioriste in tema di gnoseologia, etica,
rapporto con Dio sono ancora oggi quelle protestanti, ereditate dall'antica antropologia agostiniana
dell""illuminazione" divina dell'animo umano, quindi dalle tesi luterane sul ruolo ipso facto
chiarificatore della fede da Dio donata.

Cosi nelle culture della Riforma non esiste la nozione di un insegnamento al fedele ad opera
della comunita; e non vanno mai oltre un certo limite gli atteggiamenti di assistenza spirituale nei
riguardi di quello.

Chi ¢ scelto da Dio possiede gli elementi essenziali alla salvezza: la morale preiscritta in
senso agostiniano dentro di sé, la fede salvifica che di essa e delle verita dottrinali gli consente
l'intelligenza. Le messe evangeliche, in generale l'intera attivita religiosa delle comunita riformate
sono volte infatti alla sola glorificazione di Dio. I sacramenti rimangono solo il segno esteriore di
un rapporto di grazia tra chi li impartisce o li riceve e Dio stesso.

Dal punto di vista invece della mentalita cattolica, esisterebbe ancora per l'vomo una



prerogativa preliminare all'educazione. Colui che non sia stato infatti istruito a principi di ragione,
quelli che guidano all'idea ed alla definizione di Dio, che ne intepretano pure con correttezza la
Rivelazione, non intraprendera mai la strada giusta verso la fede e il rispetto del prossimo.

E' questa, con tutta evidenza, una posizione singolare che postula una specifica necessita
pedagogica, della cui soddisfazione non puo che farsi carico la chiesa, appagando la quale si attinge
la liberta reale, diversamente si resta al di sotto del livello di questa.

Nell'ottica laica e liberale l'individuo ha solo bisogno di un regime di liberta di professione
politica e culto, cio¢ di godere di una condizione nella quale la sua ragione mantenga o recuperi
quell'autonomia di giudizio e comportamento, se e quando appannata da ideologie e dogmatismi, da
sé valida a condurlo all'etica dell'intraprendenza e della generosita.

Per un liberale non ci si pud dunque accanire nei confronti di chi sia stato relegato ad
un'esistenza di oppressione morale e menzogne fuorvianti. Chi ¢ infatti libero di agire e valutare, ¢
anche libero di dare spazio alla sua sua innata liberalita. In tal modo la colpa ricade solo sugli agenti
della schiavitu ideologica e religiosa.

Infine, all'esatto opposto del pensiero liberale, quello socialista immagina uno stato che
eserciti la gestione e la tutela della vita di ogni individuo: poiché quest'ultimo considera infatti
capace di solo egoismo, di aggregazione per classi saldate da precisi interessi economici, di
conflitto fra gli stessi ragguppamenti sociali.

Per il socialista I'nvomo ha dunque diritto a tutto, a cominciare da quell'attivita che ne
connota la natura, cio¢ il lavoro. Cosi nemico del socialista ¢ I'uomo libero, perché non agirebbe che
per se stesso, a scapito e danno di chiunque.

Pur nelle loro differenze le culture continentali sono accomunate da un'idea: I'esistenza di
una legge morale di natura, universale.

Lo sostiene il protestante, legato alla teoria agostiniana di un'etica univoca e dono a
chiunque di Dio; lo dice il cattolico, quando afferma che essa scaturisca dall'indagine razionale
della natura e dentro di essa dell'umana, di natura; il liberale la identifica col complesso di
imperativi categorici, per dirla alla Kant, con cui di volta in volta, da sé, la ragione di un qualunque
uomo limiti istinto e egoismo; la ricava infine il marxista dall'esame di bisogni fisiologici e di
quello del lavoro, motori, nella sua ottica, della vita umana.

Ma l'empirista vive una dimensione diversa. Egli non crede in universali intesi alla stregua
di paradigmi del particolare o esclusivi criteri pratici d'origine fisica o metafisica, i quali semplici
categorie logiche considera; e vede nel racconto rivelato cristiano una spiegazione determinata, ma
razionale, di mondo e Dio e un'effettiva fonte di validi principi etici per tutti coloro che per quello
maturino, in assoluta indipendenza, un sentimento di fede.

Ma la Rivelazione cristiana ¢ un fatto storico, civile, soggettivo, parziale; ha valore per chi



la accrediti con un atto di fede, pure derivante da Dio: non puo fornire valori generali, da tutti intesi
e riconosciuti e piattaforma per un impianto politico laico e democratico: cio¢ quell'apparato
oggettivo di principi politico-giuridici, al culmine di una mediazione neanche troppo difficile tra le
suddette culture dell'etica di natura, e a partire dal quale quelle civilta deducono e costituzioni
particolari e legislazioni transnazionali laiche.

Percio la realtda empirista inglese, a un certo punto della sua storia, rompe i ponti col
cattolicesimo e costituisce una struttura statale e cultuale particolare, per cui il monarca ¢ capo
politico di una chiesa riformata, ed egli e un ramo "alto" e nominale del parlamento, la Camera dei
Lord, divengono i custodi di leggi e consuetidini antiche e tradizionali e di impronta cristiana,
basilari nei giudizi delle alte corti di giustizia e nelle valutazioni dei processi correnti.

N¢ la nuova entita avrebbe conosciuto gli scossoni di Rinascimento e Protestantesimo prima,
di [lluminismo, Romanticismo e Nazionalismo dopo. E I'Inghilterra e il successivo Regno Unito
non sarebbero mai passati per fasi socialiste o fasciste.

E se non ¢ possibile concettualmente determinare come laico un mondo contraddistinto da
istituzioni quali le inglesi, nessuno puod negare che nei secoli, gli stessi valori di tipo cristiano su cui
esso ¢ girato e gira, ne hanno fatto un posto comunque accogliente e capace d'integrazione. Non
dissimile in questo dalle nazioni continentali.

E' vero dunque che il cosiddetto sistema di "Common Law", adottato dagli inglesi, non
poggia su codici civili e penali precostituiti che stabiliscano a priori diritti e sanzioni dei delitti, cosa
tipica del "Civil Law" di origine romana e continentale, ma regola in maniera discrezionale i
rapporti tra cittadini essenzialmente in sede penale e sulla base di decisioni su casi analoghi,
precedenti.

Ma ¢ anche vero che esistono delle disposizioni di fondo, cui 1 giudici inglesi di qualunque
tribunale e livello giuridico sono tenuti ad attenersi e delle quali sono tuttora custodi la suprema
corte del Regno e quel ramo parlamentare non elettivo che ¢ la Camera dei Lords e che testimonia
tradizione e conservazione.

Quest'ultimo ¢ oggi in sostanza formato di una ormai bassa percentuale di "pari ereditari"”, di
un altrettanto non cospicuo numero di membri ecclesiastici, arcivescovi e vescovi di determinate
diocesi, quindi e per gran parte di "lords vitalizi", la cui nomina ¢ regia, in genere seguente a
indicazione del primo ministro.

Suoi compiti fondamentali sono 1'esame dei provvedimenti di legge approvati alla Camera
dei Comuni, su cui puo proporre emendamenti ed esercitare veto per non piu di un anno, anno che si
riduce a un mese nel caso delle leggi finanziarie; quindi il vaglio dell'operato dei ministri.

Ad esso spettava inoltre la delicata conversione in leggi nazionali delle direttive UE prima

della cosiddetta "brexit", guarda caso l'uscita, concordata, del paese dall'Unione Europea. Non



dimentichiamo inoltre che la camera in questione pud votare leggi proprie e che infine una sua
funzione essenziale era la pronuncia di eventuali sentenze finali su controversie civili o penali,
nazionali e non.

Quest'ultimo ufficio era infatti esercitato da 12 "Law lords", ossia da lord giudiziari
componenti la massima corte di giustizia britannica. Ma la riforma del 2009 ordinante una corte
autonoma dalla camera alta inglese, non costituisce nessun passo in direzione di una dimensione
laica della giustizia nel Regno Unito.

Intanto, essa ha lasciato in carica i Law Lords fino al termine del loro mandato; poi non ha
stravolto il sistema nominale dei togati, che passa ancora per l'accettazione del Lord Chancellor,
quindi del primo ministro, infine del re. La sua novita, se di novita ¢ possibile parlare in un mondo
assolutamente identitario come l'inglese, sta nella creazione di una commissione indipendente per la
scelta dei giudici nominandi.

Ma di questa i1 vertici sono il presidente e il suo vice nella corte gia in essere, gli altri i
rappresentanti di alte corti giudiziarie di Inghilterra e Galles, Scozia, Irlanda del Nord. Infine, oltre
ai criteri di competenza e esperienza generali, di perizia particolare nei diritti delle componenti del
Regno, i candidati sono ancora selezionati "on merit". Che significa?

L'Inghilterra e poi il Regno Unito, com'¢ noto, non hanno mai avuto una costituzione, bensi
un insieme di documenti eletti al rango di "costituzionali" nel corso dei secoli, sulla scorta della loro
prossimita a dati valori.

E qui possiamo dare piena ragione ad uno dei capisaldi dell'hegelismo: il ruolo
giustificatorio della filosofia! Prima cio¢ e spontaneamente la storia formula un'impostazione del
pensiero, che la filosofia, "come nottola che giunge sul far della sera", puo solo comprendere e
ricomprendere con le altre, non modificare.

In effetti, a posteriori, gli studiosi ricavano dagli atti di legge elevati nel tempo dagli inglesi
a fonte di diritto costituzionale, una serie di criteri fondamentali nella gestione politica e giuridica di
ogni vicenda.

Si tratterebbe dell'unitarieta di una nazione non federata né confederata; del primato dello
stato di diritto nella specie d'un parlamento esprimente pure, sino alla suddetta riforma, il potere
giudiziario, e le cui maggioranze determinano la scelta del primo ministro; della nomina di
quest'ultimo da parte di un monarca ereditario, il quale ascende al trono se non cattolico ed ¢
incoronato dall'autorita spirituale di una chiesa di stato, I'anglicana, di cui conferma 1 vescovi e
conserva I'Evangelismo.

Sui fondamenti elencati la Camera dei Pari esamina i provvedimenti non economici e fiscali
di quella dei Comuni e i giudici dei tribunali locali all'occorrenza e in ultima istanza valutano, oltre

le indicazioni spicciole della giurisprudenza di eventi analoghi.



Per questo motivo qualunque legge inglese nasce gia costituzionale e il Regno Unito non
conosce scissione tra il diritto pubblico e privato e quello appunto costituzionale.

Se dunque li afferriamo insieme, 1 presupposti su cui poggia la nazione inglese risultano
tutt'oggi funzioni politico-religiose che deve aver assimilato e favorito non solo e al di 1a della sua
scienza il giudice eletto e poi nominato "on merit", ma anche il lord di nomina della camera alta. A
prescindere dalle sue origini nazionali e civili e dal settore in cui abbia maturato benemerenze, che
non ¢ solo politico.

La nascita di un "lord" e del suo titolo ¢ dunque legata all'esperienza e professionalita in uno
0 piu settori - politica, economia, finanza, diritto, scienza, arte, letteratura - ma anche alla
condivisione di un'idea politica e morale d'impronta cristiana, imperniatata su principi di
democrazia, accoglienza e tolleranza, solidarieta e pieta, professata che essa sia o anche solo
rilevabile in concreto da una biografia, che veda quello persino proveniente da altri contesti
dell'antico Commonwealth.

Le regole di peso costituzionale di cui si parla, rappresentano allora nient'altro che 1'esito
politico, lungo le varie epoche storiche, di valori tipicamente anglosassoni, espressione della
filosofia empirista fin qui analizzata. Da un lato quindi i principi del pionierismo, dell'iniziativa e
dell'interesse per la novita dell'evento in s¢, dall'altro quelli cristiani del riguardo alla persona del
prossimo, nel corpo e nello spirito, della misericordia e della generosita.

Le regole di peso costituzionale di cui si parla, rappresentano allora nient'altro che I'esito
politico, lungo le varie epoche storiche, di valori tipicamente anglosassoni, espressione della
filosofia empirista fin qui analizzata. Da un lato quindi i1 principi dell'interesse per la novita
dell'evento in sé, quindi del pionierismo e dell'iniziativa; dall'altro quelli immediatamente cristiani
del riguardo alla persona del prossimo, nel corpo e nello spirito, della misericordia e della
generosita.

Vale la pena a questo punto ricordare che il Cristianesimo reca in sé la soluzione dei rapporti
tra fede e stato e di quelli interconfessionali. "rendete dunque a Cesare quello che ¢ di Cesare, a Dio
quello che ¢ di Dio." (Matteo 22, 21); e poi ancora "Se in qualche luogo non vi riceveranno e non vi
ascolteranno, andandovene, scuotete la polvere di sotto ai vostri piedi, a testimonianza per loro."
(Marco 6,11). E basta.

Concetti, dunque, opportuni, sulla base dei quali ¢ affatto possibile costruire una forma di
convivenza pacifica e ordinata tra concittadini e tra cittadini e stranieri, € se occorre spacciarla pure
per laicismo.

Mentre, nella realta, la valutazione degli eventi continua a fondarsi su un sistema di valori
storico, cui tali nozioni son contestuali, e da parte di uomini in carica, che per la devozione a quelli

hanno meritato di giudicare.



L'ereditarieta e la nominativita della Camera dei Lords non sono dunque privilegi di classe.
Esse rimangono semplicemente tratti derivanti dalla natura di un'istituzione, posta a tutela della
tradizione e dell'identita civile di un popolo, i membri della quale non rappresentano che un punto
di vista culturale e la cui alterazione segnerebbe la fine di un mondo, la nascita di uno stato laico
neutrale e qualsiasi.

La consapevolezza da parte inglese di questo dato € cosi netta, che diverse volte la politica
nazionale ha toccato il ridicolo proprio a seguito della presentazione, da parte di forze politiche
progressiste, di proposte di legge volte alla trasformazione di tale ramo parlamentare in
parzialmente o del tutto elettivo.

Queste ultime sono state allora sistematicamente disapprovate o accantonate, persino
accompagnate da vili idee di compartecipazione delle responsabilita, come quelle relative a
referendum popolari in materia.

Anzi, in direzione esattamente opposta, da un paio di decenni esiste una commissione
interna al ramo parlamentare in questione per la nomina diretta di "crossbenchers", lord non legati
alla sfera politica e alla sua continua influenza sui pari, causa un passato di proposte dei candidati
appannaggio esclusivo dei primi ministri.

Il motto "Evolution, not revolution" ¢ inglese.

Per intenderci meglio, ¢ allora possibile paragonare atteggiamenti del genere alla condotta
prudente e conservatrice che in Italia si manifesta, ad esempio, nelle discussioni sull'opportunita che
uno stato laico debba mantenere 1 simboli della fede cattolica negli istituti pubblici, a cominciare
dalle scuole. Ebbene, sappiamo tutti che neppure i non credenti osano pronunziarsi con schiettezza a
favore della rimozione di quelli.

La civilta inglese non € cosi una civilta liberale, non tende ad esserlo, si offre piuttosto alla
stregua di una soluzione a se stante, che rinnova di continuo i tratti dell'originario empirismo
tardomedievale ed integra alla meno peggio gli indirizzi nuovi, sopravvenuti.

Mentre dunque in nazioni come I'ltalia o anche la Francia ¢ affatto concepibile che un
presidente della repubblica sia manifestamente ateo, o per esempio ancora abbia una compagna che
non ha mai sposato, nel Regno Unito un primo ministro o negli stessi Stati Uniti d'America un
presidente con una biografia del genere, difficilmente verrebbero votati se non del tutto in partenza
candidati.

Allora ¢ evidente che I'Inghilterra di oggi non € una nazione monoliticamente anglicana. In
essa 1 cristiani sono nel complesso al 60% circa con una flessione seria negli ultimi venti anni, in
cui ¢ all'opposto aumentata la percentuale degli agnostici, i quali, sommati ai pochi punti di atei,
toccano circa il 25% della popolazione. Inoltre, di quel 60% solo il 25% ¢ anglicano, poiché un 20%

¢ cattolico e il resto ¢ protestante.



Infine, il restante 15% ¢ spartito tra altri culti, quali I'Islamismo, 1'Induismo, il Sikhismo,
I'Ebraismo, il Buddhismo.

Ma, a fronte di un quadro in cui la religione di stato ¢ oggi al massimo al 25% dei praticanti,
le contestazioni politiche alle istituzioni non elettive, garanti e custodi dei documenti alla base della
tradizione inglese e dei principi cristiani antichi su cui essa poggia, hanno ancora percentuali basse.

Percentuali che scendono pure nel caso del mancato gradimento della forma statale
monarchica.

Alla luce di fattori del genere ¢ allora difficile negare che una nazione in cui la scelta di
vescovi e sommi giudici ¢ tutt'oggi il frutto di una collaborazione ultima tra monarchia e primo
ministro e sottosta ad un particolare modo di intendere 1'uomo, il mondo e Dio, cio¢ a uno standard
di mentalita condiviso dalla maggior parte dei sudditi, resta nei fatti una realta che gira su se stessa
e intorno a se stessa si chiude.

La presenza inglese sul Continente non ando oltre la meta del '400.

Tra il 200 e il '400, ad opera dei francesi, 1 guerrieri normanni persero feudi e diritti feudali
in guerre dispendiose e motivo quindi di gravi dissensi e scontri nazionali. All'inizio, nel 1214, la
battaglia di Bouvines, infine quelle di Formigny del 1450 e di Castillon del 1452 tolsero alla corona
inglese ogni pretesa sulla terraferma, a tutto vantaggio di una nascente centralizzazione
amministrativa del regno di Francia.

Poco male.

La separazione politica del regno d'Inghilterra dal Continente faceva ormai il paio con quella
civile, dato che una cultura antirazionalista ed antiecclesiastica si era gia in esso diffusa.

E quest'ultima, ormai circoscritta all'isola, a due riprese e in due eventi cruciali si sarebbe a
sua volta svincolata dall'invisa e rischiosa tutela politica spagnola. Con il divorzio di Enrico VIII e
con la vittoria della flotta di Elisabetta I sull'"'Invincibile Armada" di Filippo II d'Asburgo.

Cosi, quando nella prima meta del XVI secolo re Enrico e la nazione tutta sottrassero le loro
diocesi al controllo di Roma, e quando a distanza di pochi decenni Elisabetta, la "regina vergine",
segno la strada anglicana del culto del suo regno, lasciando ai margini protestanti e cattolici,
un'intera civilta, con una propria idea di Cristianesimo, si imponeva in Occidente.

Nel nome di un concetto di perizia acquisibile solo nella liberta d'azione, non insegnabile, né
innata, essa si imponeva su pastori e professori cattolici, su pericolosi dittatori di credo calvinista.

E si avviava, con una propria chiesa, verso un percorso storico differente.

Forse con una filosofia di vita per gli europei bizzarra, dato che oggetto di riso sono spesso
l'isolazionismo e il conservatorismo inglesi spinti a oltranza o l'ossessione per una lealta ed
un'austerita, che tutelino I'insegnamento, incontrovertibile, del dato.

In ogni caso dignitosa, come qualsiasi pensiero che resista nel tempo, a proprie spese.



Bibliografia

¢ Adorno Francesco, Introduzione a Platon., Laterza, Roma-Bari 1978.

* Alatri Paolo, Lineamenti di storia del pensiero politico moderno, Rubbettino Editore,
Catanzaro 1992.

* Bertoldi Lenoci Liana, // Cristianesimo di John Wyclif. Le trentatré tesi sulla poverta di
Cristo, Milella, Bari 1979.

* Bottin Francesco, La scienza degli occamisti. La scienza tardo medioevale dalle origini
del paradigma nominalista alla rivoluzione scientifica, Maggioli, Rimini 1982.

* Brandi Karl, Carlo V, nella collana ET Saggi, traduzione di L. Ginzburg E. Bassan,
Einaudi, Torino 2001.

* Cardini Franco, Montesano Maria, Storia medievale, Le Monnier Universita, Firenze
2006.

* De Negri Enrico, La teologia di Lutero. Rivelazione e dialettica, La Nuova Italia, Firenze
1967.

* Fabbri Romeo a cura di, Confessioni di fede delle chiese cristiane, EDB, Bologna 1996.

* Hume David, La natura umana, n°41 della collana "Pensatori antichi e moderni", scelta,
traduzione, introduzione e note di M. Dal Pra, La Nuova Italia, Firenze 1965.

* Kant Immanuel, Critica della ragion pratica, dalla "Collana scolastica di testi filosofici",
introduzione, traduzione e note a cura di G. E. Bari¢é, Sansoni Editore, Firenze 1986.

* 1d., Critica della ragion pura, nella collana "I classici del pensiero”, introduzione,
traduzione e note di G. Colli, RCS Libri S.p.A., Milano 2004.

* Kenneth Owen Morgan, Storia dell'Inghilterra. Da Cesare ai giorni nostri, traduzione di
F. Saba Sardi, Bompiani, Milano 2001.

* La Bibbia di Gerusalemme, (Testo biblico di La Sacra Bibbia della Cei "editio princeps"
1971), Edizioni Dehoniane Bologna, Bologna 1989.

* Locke John, Saggio sull'intelletto umano, nella collana "I classici del pensiero",
introduzione, traduzione e note di C. Motzo Dentice di Accadia, RCS Libri S.p.A., Milano
2004.

* Lugarini Leo, Aristotele e l'idea della filosofia, La Nuova Italia, Firenze 1972.
* Mattei Ugo, I/ modello di Common Law, Giappichelli Editore, Torino 2004.

* Mondin Battista, // sistema filosofico di Tommaso d'Aquino, Massimo, Milano 1985.



* Morghen Raffaello, Medioevo Cristiano, Laterza, Roma-Bari 1978.

* Pombeni Paolo, Partiti e sistemi politici nella storia contemporanea, nella collana "I1
Mulino", Bologna 1994.

* Prosperi Adriano, I/ Concilio di Trento e la Controriforma, nella collana "Teseo",
Edizioni U.C.T., Trento 1999.

* Rendina Claudio, / Papi. Storie e segreti, Newton & Compton Editori, Roma 2004.
* Rossi Mario Manlio, Saggio su Berkely, Laterza, Bari 1955.

* Sant'Agostino, Le confessioni, nella collana "I classici del pensiero", a cura di C.
Mohrmann, traduzione di C. Vitali, RCS Libri S.p.A., Milano 2004.

¢ Scarcia Amoretti Biancamaria, L'Islam, Le Monnier, Firenze 1978.
* Severgnini Beppe, /nglesi, Biblioteca Universale Rizzoli, Milano 2002.
* Sina Mario, Introduzione a Locke, Laterza, Roma-Bari 1982.

* Vannini Marco, /nvito al pensiero di Sant'Agostino, Mursia, Milano 1989.

Verra Valerio, Introduzione a Hegel, Laterza, Roma-Bari 1988.

* Villari Lucio, Addio al Settecento. Cultura e politica nell'eta dei lumi, Bompiani, Milano
1985.

Reggio Calabria, luglio 2023

Coordinate civili italiche

L'Ttalia sarebbe dunque la patria mondiale dell'arte, con una percentuale di opere e
capolavori da testimoni della sua o di culture antiche realizzati e da essa in buona parte posseduti, la
quale, in rapporto all'estensione del suo territorio e anche ai numeri della sua popolazione, sarebbe
altissima. E questo ¢ un dato di fatto.

Quello che non ¢ sempre sottolineato ¢ che le creazioni in questione sono perlopiu di genere
classico o classicista, prevalentemente arte plastica e architettonica, un po' meno arte figurativa,
pittorica.

Il culto antico di una realta metafisica di perfezioni, di una bellezza delle cose
commensurabile solo al loro grado d'avvicinamento al modello pieno, spiega l'attenzione del

Classicismo originario e rinascimentale alle due forme artistiche tridimensionali della scultura e



dell'architettura.

D'altra parte, 'attribuzione di bellezza al prodotto d'arte classico, su cui gia secondo Kant si
abbatterebbe solo un gudizio estetico "aderente", legato cio¢ a una valutazione razionale sulla sua
"aderenza" a specifici criteri, ¢ a tutti gli effetti discutibile.

Sono cosi belli 1 "bronzi di riace", i due guerrieri ideali, ma che non perturbano le tue
convinzioni o bello ¢ il dialettico gruppo ellenistico del "Laocoonte", voce dell'ineluttabilita di
destino e volonta di Dio?

Insomma l'arte, anche quella sublime, non porta in automatico bellezza, la quale ¢ piu
probabilmente soggettiva, di volta in volta pensata del frutto umano che evochi i principi cari.

Il primato italiano nell'elaborazione e nel possesso di opere in senso lato classicistiche, tra la
meta del '400 e le soglie dell'eta illuministica, viene allora dall'egemonia culturale europea delle
corti della penisola nella fase umanistico-rinascimentale, dalle iniziative e dalle opportunita di
singoli talenti italici, quando ormai il mecenatismo si era esaurito.

Perché dunque le nazioni portatrici di ulteriori culture non sarebbero allora altrettanto ricche

di testimonianze artistiche della propria civilta?

Per il semplice fatto che posizioni estreme dello spirito si esprimono per canali ugualmente
marginali della tradizione artistica, cosicché pensare i popoli cui esse appartengano carenti d'arte, ¢
errore.

Il Realismo francese ¢ dunque, neanche a dirlo, pittorico, ma il Romanticismo tedesco, poi
transalpino, poi nordeuropeo, e con esso la sensibilita decadente ancora francese oppure inglese, si
soddisfano anche di accenni, evocazioni, richiami, suggerimenti, il pensiero decadente ancora piu
del romantico, tant'¢ che non amano lo spazio e si ritrovano in pittura, per musica e covano infine, e
di tanto, nell'urbanistica, in quegli impianti cittadini particolari di costruzioni, strade, parchi e
giardini, aiuole, laghi e canali costituenti il bello, effettivo, dell'Europa d'Oltralpe e ignoti al nostro
paese.

Romantici sono allora non solo i notori avenue e boulevard parigini, autunnali e
pomeridiani, delle prevertiane "feuilles mortes", ma anche, ad esempio, 1 cupi parchi londinesi e a
seguire 1 fiabeschi giardini all'inglese o le naif, variopinte architetture in serie lungo vie e canali
delle citta anseatiche, con finestroni, spioventi e nervature strutturali, o ancora le chiese contenute e
1 palazzotti barocchi, "orgogliosi", sulle piazze delle province interne di Spagna, quali Navarra e
Castiglia, ma pure gli imponenti castelli provenzali e della Languedoc con torri tonde e tetti conici,
o 1 manieri misteriosi fra i laghi e le brughiere della Scozia.

E decadenza esprimono le citta industriali d'Inghilterra, i quartieri del vizio scandinavi e
olandesi, 1 distretti di Dublino, e ancora i1 vari "fronti del porto" atlantici, francesi o britannici o

portoghesi che essi siano.



Quadranti e centri urbani dunque, e province, quali espressioni d'arte immediate, in senso
hegeliano, dello spirito d'un mondo.

Il romantico Leopardi sosteneva per il poeta la necessita di dilatare 1'immaginazione del
lettore. Ed indicava nella "rimembranza" e nell"indefinito" i filtri del dato neutro da rendere poetico
alla lettura.

Le strade dei paesi mittle- e nord-europei, curate anche nelle banlieux, estese, piane,
alberate, ombreggiate, incanalate da palazzi per tutto il senso della lunghezza, conciliano appunto
ricordo e riflessione.

Allora il confronto con I'Italia ¢ lampante: nel paese dei musei e dei capolavori scultorei,
pittorici, architettonici, raggiungere esposizioni e monumenti significa di norma fare i conti col
degrado urbanistico e in generale cittadino.

Romanticismo trasudano inoltre 1 paesaggi delle citta di provincia americane, quelli delle
case isolate o in varia schiera lungo le strade e tra il verde, teatri degli horror piu truculenti, nei
quali si annida il pericolo del malvagio assoluto, che uccide per il solo gusto di farlo.

Nulla di piu lontano dalle province italiane, raccolte, sotto il controllo di chissa quale mafia
locale, in cui la dimensione privata deborda a tal punto che si ignori qualunque dovere nei confronti
della pubblica.

Ed ¢ proprio il rispetto del pubblico, del valore profondamente laico, che condanna poi i
paesi nordeuropei all'esposizione al terrore.

Se a differenza che in una terra come 1'Italia, in cui atteggiamento e aspetto sono sospetto e
pretesto d'espulsione, consenti a chiunque liberta di movimento, a prescindere dai gusti e pensieri
personali e sino a che questi non inducano, in concreto, illegalita, finisci, nobilmente, a rischio
crimine. L'effetto che nel primo caso ottieni € pero la vita, a carte false, ma la vita.

Non per nulla I'Italia che apprezza il "classico", che celebra il parametro artistico, fa il paio
con quella che analogamente idealizza la vita ed affannosamente studia comfort, vesti e ricette
raffinate.

Per il semplice fatto che il culto della forma priva di contenuto, condivide la matrice morale
con quello della "qualita della vita", concetto in cui il complemento non puo dal punto di vista
semantico specificare il soggetto.

Gia la riflessione esistenzialista novecentesca ha fenomenologicamente discoperto le
costanti della vita. E ne ha mostrato 1 limiti e il reciproco contrasto: dall'esordio in un contesto non
scelto, all'ingiustificabile, ma imprescindibile progetto di sé, fino ad una fine che lo tronca pure.

Cosi, ad onta delle barzellette cattoliche sui valori della vita e della famiglia, probabilmente
cio che per il fedele resta e s'accampa ¢ il solo "vi lascio la pace, vi do la mia pace" cristiano.

Che la vita sia piuttosto un dramma fuori controllo e tutto individuale, a qualunque livello



sociale, lo credono bene le culture protestanti, per le quali la morte piu che perdita triste, ¢ fine dei
duri sforzi per restar in regola con Dio, mediante lavoro e valorizzazione delle vocazioni soggettive.

E il risultato, comico, di una tale disparita di vedute sta nel desiderio degli stranieri di
rilassarsi nel nostro paese; nel bisogno italiano di andare a lavorare all'estero.

E tuttavia questa specie d'ammissione di una radicata forma d'ignoranza nazionale, offre in
ogni caso, a sua volta, uno sguardo parziale sulla nostra civilta.

E' vero infatti che il Romanticismo ha avuto pochi cultori italiani. Il gia citato Leopardi,
massimo esponente patrio di tale idea, non ando oltre un "pensiero poetante", una scelta cio¢ che
Croce avrebbe ad esempio stroncato, espungendo le espressioni liriche e poetiche da quella che
egliavrebbe considerato la complessiva "espressione prosastica" dei versi dell'artista in questione.

E' vero anche che il Realismo europeo ha trovato nel Verismo verghiano l'acuto canto,
controcorrente, sull'ottusagine della civilta fondata sullo scientismo e il progresso tecnologico, la
quale finirebbe per fare piu emarginati che ricchi; chiaro monito pure alle future e alle generazioni
attuali, quelle del mondo digitale.

E' vero ancora che una cultura altra da quella romantica, dalla realistica e dalla classicistica e
dalla coda d'edonismo e familismo di quest'ultima, ovvero il Decadentismo, ha attecchito, e
profondamente, nella mentalita di tanti, intelligentissimi, italiani.

Lo dimostrano i grotteschi personaggi letterari pirandelliani, sveviani, dannunziani,
gozzaniani. Lo dimostra pure un tipo d'arte non convenzionale, la piu recente, qual ¢ il cinema.

Anche la mentalita calvinista, legata al dogma dell'elezione divina, ¢ infatti capace di
ridicolo.

Cosi la TV e il cinema anglosassoni puntano da sempre su improbabili personaggi a tutto
tondo, esempi di virtu, bidimensionali fino a scivolare nella concessione della scena ad eroi
indistruttibili, che non colpiresti nemmeno sparando loro a mezzo metro di distanza.

Nulla di piu lontano dai personaggi velleitari e pietosi, dai furbastri sempre salvi nel
disonore, dai disagiati di una certa che fanno i ragazzini, dalle vittime di abbagli d'amore, dai ricchi
che disperdono tempo e denaro e via di questo, consapevole, passo, di cui ha dato indimenticabili
ritratti la "commedia all'italiana".

Bastino per tutti i balordi di certi capolavori di Germi, quali "Divorzio all'italiana" e "Amici
miei". Si guardi ancora alle spudorate figure felliniane della "dolce vita" romana e romagnola.

Non solo dunque Classicismo, semmai Classicismo e Decadentismo, forma e vita da un lato,
tema e amarezza dall'altro, sono dunque le verosimili coordinate civili italiane.

La patria di arte e bellezza antiche ¢ quindi, per fortuna, qualcosa in piu, o in meno, a
seconda della voglia, personale, d'illudersi.

Eppure, quanto al Romanticismo, anche il nostro paese ha dato espressioni piene e ancora



una volta fuori da arte e letteratura.

I commoventi borghi medievali, soprattutto quelli appenninici, ne sono eloquente esempio.

Ma si tratta appunto di urbanistica, e con essi ci si riferisce inoltre all'epoca dagli spiriti
romantici per eccellenza coltivata e vagheggiata come fase d'origine dei popoli odierni e delle loro
lingue e tradizioni ingenue.

L'epoca cio¢ di colore e sentimento, della viva qualita in confronto alle misure del
razionalismo classicista e dei suoi impassibili canoni, rispetto agli obblighi di tematiche codificate e

mitologici stereotipi.



