
Civiltà e civiltà ...

Per la storia, contromano

L'area cristiana mediterranea ed europea, quella dell'espansione del monachesimo dei primi

secoli,  del  progressivo  superamento  delle  eresie  e  dell'affermazione  di  una  teologia  prima

agostiniana, poi razionalistica e bassomedievale, la stessa zona già dal VII secolo definitivamente

deprivata della zona costiera africana e mediorientale, ormai e per sempre islamizzata, conosceva

nel Trecento una spaccatura culturale, una separazione civile, che neanche il Rinascimento con il

connesso superamento delle dottrine e dei sistemi scolastici avrebbe sanato.

Le teorie dell'Ockham avrebbero segnato infatti, in anticipo sui contrasti del Continente, la

fine della Scolastica, e sarebbero nate in un alveo, quello inglese, nel quale dunque il Platonismo

rinascimentale non avrebbe mai messo radici.

Sarebbe stata  invece la  violenta  contestazione  di  Lutero  alla  tradizionale interpretazione

scolastica  del  Testo  Sacro,  la  prima  vera  manifestazione  in  terra  d'Europa  del  rigetto  del

concettualismo medievale, in nome dell'idea apriorista di una ragione sia fornita degli strumenti di

comprensione del reale sia in grado d'analizzare direttamente e correttamente la Rivelazione, se solo

sorretta dalla fede.

Quando nella prima metà del XIV secolo il frate francescano inglese, filosofo e teologo,

Guglielmo di  Ockham, si  inserì  nel  dibattito  bassomedievale sui  temi  gnoseologici  e  teologici,

inaugurò in Europa un modo del tutto originale di intendere la ragione ed il suo rapporto con la

Rivelazione,  testimoniò  altresì  l'attecchimento  oltremanica  di  una  cultura  già  distante  dalla

continentale,  benché  la  nazione  inglese  vera  e  propria,  a  conti  fatti,  tra  invasioni,  conquiste  e

pacificazioni, non contasse che due o tre secoli di storia.

Nell'ottica di Guglielmo l'unico tipo di conoscenza era quella intuitiva,  empirica su dati

d'origine  sensibile,  ed  essa  coglieva  il  particolare;  il  concetto  non  aveva  a  che  vedere  con  la

conoscenza. Esso era una creazione intellettiva a posteriori, così generale da sommare in sé i tratti

di individui tra loro simili, da servire quindi come segno di questi ultimi in proposizioni e discorsi,

una volta espresso da un termine concordato.

La sua causa era dunque logica, la sua funzione semiotica.

Nel Platonismo ciò che è maggiormente paragonabile al "concetto" del filosofo inglese è

ovviamente  l'idea,  ed  essa è  innata,  si  trova  impressa  nell'anima,  svolge  un  ruolo  in  certi  casi

gnoseologico, in altri, se non è modello di esemplari sensibili o di reltà matematiche, etico.

Per la tradizione tomistica, di impronta aristotelica, l'intelletto non produce il concetto, o



meglio  la  forma,  la  "species":  esso  la  astrae  dalla  singola  sostanza  di  natura,  oggetto  della

percezione dei sensi. Tutt'al più si può ricordare come tale procedimento astrattivo non faccia altro

che rendere "attuale" un'impronta già presente in potenza nella mente.

Resta sempre il fatto che la "species" di Aristotele e Tommaso, come l'idea di Platone, è

realtà e verità, in quanto strumento di una logica superiore, divina, che di essa si è servita per dar

corpo a qualcosa di specifico. E costituisce dunque l'oggetto della vera conoscenza, ossia di quella

scientifica.

L'intelletto  astrae così  le  forme delle  singole sostanze di natura.  La ragione completa  il

quadro  delle  realtà,  definendo  concetti  sempre  più  comprensivi,  fino  alla  delimitazione  della

nozione delle nozioni, della realtà delle realtà. Dio.

Infatti,  il  teologo  tomista  sosteneva  l'estrapolazione  intellettiva  dei  concetti  di  fondo

dall'esperienza della natura; quindi la possibilità razionale di far lievitare da essi un'intera gerarchia

di  generalizzazioni;  ancora la  doverosa attribuzione a queste  ultime e in  virtù  della  loro stessa

genesi logica del crisma di realtà e consistenza ontologica; infine appunto la deducibilità per più vie

e dai tratti logici del mondo tutto della suprema nozione di Dio.

Dalla quale quindi, procedendo invece a ritroso, si sarebbe potuta allora spiegare l'origine di 

ciascuna delle realtà logiche già colte.

Nella tradizione scolastica, dunque, la definizione razionale di Dio rappresentava il culmine

dell'esercizio di virtù dianoetiche, le virtù della conoscenza e della scienza.

E  tale  determinazione  diveniva  allora  un  paradigma  in  vista  della  sistemazione  di  una

teologia  razionale,  a  sua  volta  intesa  indispensabile  chiave  per  l'interpretazione  del  Messaggio

Rivelato.  Con  la  conseguenza  della  creazione  di  un  complesso  di  verità  teologiche,  "formali",

aprioristiche, non sempre godenti di un riscontro nitido sul Testo Sacro.

Spesso invece conducenti alla resa del dogma o del mistero.

Se infatti si costruisce un concetto razionale di Dio, in autonomia da quello immediato che

la sola lettura del dettato biblico restituisce, non si può quindi che elaborarlo mediante progressive

astrazioni sulla realtà mondana o ancora al limite con procedimento negativo, descrivendo tutto ciò

che non è una sostanza naturale.

In tal modo si attinge però una nozione parmenidea di essere perfetto, fuori dallo spazio e

dal tempo, unitario. Assolutamente inconciliabile già con la distinzione evangelica tra Padre, Figlio,

Spirito Santo, ancor di più con l'incarnazione del "Logos", di  cui Giovanni dice nello stupendo

"incipit" del suo vangelo.

Ma nel sistema dell'Ockham le uniche realtà ammesse erano "individuali", pensati mediante

l'uso di "universali" di pura valenza logico-linguistica, non ontologica.

La sovversione della metafisica tomistica era dunque totale.



Negando  la  realtà  del  concetto  fuori  dalla  mente,  Ockham  abbatteva  dunque  dalle

fondamenta la ricostruzione razionale del mondo in anticipo sulla Rivelazione e il suo ancoraggio

metafisico al concetto ultimo, indicante Dio.

Non stupiscono dunque il richiamo del pensatore inglese ad una fede autonoma dalla ragione

e i cui capisaldi trovassero fondamento nelle sole idee suscitate dalla lettura diretta della Bibbia; la

sua conclusione che la nozione di Dio e quella del suo operato si riducessero in fondo a ciò che

l'intelletto  riusciva  ad  elaborare  accostandosi  "immediatamente"  a  quella,  col  solo  ausilio  dei

risultati delle esperienze vissute, dei frutti dell'immaginazione, dei concetti supposti sulle cose.

Inoltre,  libero dall'imprescindibilità di  un'intera architettura razionale del reale,  elaborata

fuori dal Testo Sacro, egli si poteva permettere di slegare la perfezione dall'esclusività dell'universo,

di affermare così che Dio avrebbe potuto benissimo dar origine ad un cosmo e ad una creatura

prediletta differenti e ad un'altra logica rispondenti.

Si tratta della tesi detta del "volontarismo teologico".

Infine,  in  modo ancor  più  provocatorio,  egli  contestava  la  stessa  analisi  razionale  della

natura, portando argomentazioni capaci di sostenere l'ipotesi base di un universo infinito o eterno o

portatore di entrambi i tratti, nel caso di uno studio di esso in anticipo rispetto al dettato biblico.

La posizione di Guglielmo di Ockham è in realtà di un radicalismo sorprendente per l'epoca

in cui il pensatore in questione visse. Essa è di sicuro introduttiva di una serie di teorie empiriste ed

antimetafisiche sulla conoscenza,  tipiche della posteriore speculazione inglese,  ma è accostabile

solo alle più estreme di quelle. Per esempio, qualcosa di simile è riscontrabile nelle riflessioni di

Hume. Gli stessi Locke e Berkley, sebbene su basi differenti da quelle medievali, sarebbero ritornati

alla possibilità della dimostrazione dell'idea di Dio.

Dimostrazione recisamente negata dall'Ockham e per il semplice fatto che la ragione non

avrebbe  che  come  oggetto  realtà  individuali  o  meri  segni  intellettivi  di  esse:  cioè  dati

esclusivamente naturali e logici, a partire dai quali è impossibile un salto metafisico.

Insomma,  l'Ockham  aveva  eseguito  ante  litteram  il  capovolgimento  di  prospettiva  tra

ragione e realtà, di cui i maggiori rappresentanti sarebbero stati gli empiristi inglesi del '600. E

aveva  così  dato  il  primo  importante  segnale  della  maturazione  in  terra  inglese  di  una  civiltà

sostanzialmente diversa da quella dell'Europa continentale contemporanea.

Egli contestava il tradizionale concetto di ragione, la visione scolastica di una facoltà il cui

compito supremo fosse quello di fornire alla fede il suo oggetto, la nozione di Dio, delimitandone

addirittura i contorni senza l'ausilio della Rivelazione, prima della stessa accettazione per fede di

essa.

E tuttavia le  dottrine di Ockham avrebbero suscitato entusiasmo presso diversi  ambienti

intellettuali e filosofici d'Europa, riuscendo persino a penetrare col tempo nella stessa Università di



Parigi, dove insegnarono pure discepoli del dottore in questione. Ma alle origini l'Ockhamismo non

sfuggì alle condanne della chiesa, di cui particolarmente pesante fu quella del 1340, e in generale

della cultura prevalente ed ufficiale.

Non si  trattava soltanto di  una controversia  dottrinale.  Le teorie  empiriste  di  Guglielmo

davano la stura ad una serie di conseguenze persino etiche e pedagogiche.

Infatti, ad una fede che riceve direttamente dalla Rivelazione l'idea di Dio e degli attributi di

esso, serve meno l'impalcatura teologica e l'insegnamento, più il confronto personale con le Sacre

Scritture; meno la chiesa, più la libertà di lettura e d'interpretazione individuale dei santi testi.

Già al suo tempo il filosofo in questione teorizzava la libertà di coscienza del credente ed

opponeva l'"ecclesia", la comunità dei liberi credenti, che forniscono ciascuno, in base alla propria

esperienza della Rivelazione, un contributo alla teologia, al papato e alla pretesa cattolica di una

guida  delle  anime  sulla  scorta  di  verità  di  fede  ufficiali,  con  strumenti  razionali  enucleate

nell'esegesi biblica.

Per  intenderci,  la  conoscenza  religiosa  immaginata  dall'Ockham trova  oggi  un  esempio

nell'universo islamico sunnita, per l'esattezza nelle conclusioni integraliste dell'"ulèma". Costui è

infatti esperto nella comprensione intellettiva e intuitiva del Corano, e la sua opera resta a metà

strada tra quelle del teologo musulmano razionalista e del mistico sufista.

Quanto poi alla coincidenza delle posizioni protestanti di qualche tempo dopo con questa

ribellione  di  origine,  nel  complesso,  filosofica,  occorre  rimarcare  che  quella  sarebbe stata  solo

esteriore.  Già  lo  prova  la  vicenda  storica  dell'Empirismo  testimoniato  da  Ockham,  dopo  la

scomparsa di questi.

L'Inghilterra non sarebbe rimasta estranea alla cosiddetta crisi del '300. Protagonista della

"Guerra  dei  Cent'anni"  contro  la  Francia,  avrebbe  vissuto  fasi  di  stallo  e  di  impoverimento

dell'economia, soprattutto rurale, quindi violente rivolte contadine; e intorno alla metà del secolo

non sarebbe stata risparmiata dal contagio della peste.

Infine, sempre nella seconda parte del XIV secolo, avrebbe conosciuto movimenti religiosi

di  riforma,  le  cui  idee  avrebbero  trovato  terreno fertile  sia  nella  popolazione  sia  nelle  autorità

politiche, così da riuscire a porre le basi per la loro diffusione nel secolo successivo.

Il movimento religioso cosiddetto dei "lollardi" si sarebbe raccolto attorno alla figura di un

riformatore,  John Wycliffe,  dottore di Oxford, il  quale assunse una posizione tanto radicale,  da

negare la validità della gerarchia ecclesiastica e del figura del pontefice,  dei sacramenti e delle

indulgenze, del culto dei santi e della Madonna.

La motivazione di una simile sconfessione fornita dal Wycliffe, stava tutta nella presunta

inesistenza nella Bibbia di tracce delle istituzioni e delle pratiche contestate. Il Wycliffe si battè

sempre  e  con  convinzione  per  incrementare  la  lettura  diretta  dei  Testi  Sacri,  dei  quali,  in



collaborazione con John Purvey,  effettuò una traduzione in  inglese,  che poi  si  impegnò pure a

divulgare.

Alla base di questi atteggiamenti e attività, stava l'idea che solo la Sacra Scrittura possa

fornire al fedele i criteri di valutazione di ciò che è giusto ed utile alla salvezza.

Alla maniera dell'Ockham, dunque anche Wycliffe vedeva nel dettato biblico la sola base di

dati da cui derivare una teologia, un culto, un'organizzazione ecclesiastica. Da questo punto di vista

il  Wycliffe  si  spinse  fino  ad  asserire  che  "Cristo  non  è  presente  realmente  e  corporalmente

nell'Eucaristia", che "Non è fondato nel Vangelo che Cristo abbia ordinato la messa", che "E' contro

la  Sacra  Scrittura  che  gli  ecclesiastici  possiedano  beni";  tutte  affermazioni  figuranti  tra  quelle

condannate dalla chiesa, nella sessione del Concilio di Costanza del maggio 1415.

Certo Wycliffe non aveva prodotto un completo sistema filosofico di impostazione non più

scolastica alla maniera dell'Ockham, ma il suo richiamo all'Antico ed al Nuovo Testamento ai fini

dell'elaborazione di un concetto di fede inoppugnabile, in quanto prodotto "alla fonte", costituisce

un importante indizio, riguardo alla maturazione in terra inglese di una cultura ormai coerentemente

empirista.

D'altronde,  già  egli  denominava la  chiesa "comunità  di predestinati",  aggiungendo in tal

modo all'idea della comprensione delle verità religiose per via testuale, quella della scelta divina di

coloro i quali, a seguito di tale esperienza, avrebbero pure sviluppato il dono della fede. Elezione a

cui è facile ora pensare se l'oggetto di quest'ultima, Dio, non è più per logica determinabile e quindi

con un atto di volontà insegnabile.

Insomma, per farla breve, nella storia del Cristianesimo inglese del Trecento, esistono già le

fondamenta del successivo Anglicanesimo.

Non per nulla, nonostante le ripetute condanne da parte della chiesa e della monarchia, il

Lollardismo sarebbe sopravvissuto, diffondendosi anzi nell'isola nel corso del secolo seguente ad

onta di ogni forma di controllo.

A  partire  dal  1401,  vale  a  dire  dalla  data  di  emanazione  dello  statuto  "De  eretico

comburendo" da parte del re Enrico IV, iniziò una vera e propria persecuzione dei lollardi, molti dei

quali persero la vita sul rogo.

Wycliffe  era  morto  nel  1384,  ma  solo  nel  1414 l'ennesima vasta  sommossa  dei  lollardi

subiva  una dura  e  definitiva  repressione,  la  quale  obbligava  una  volta  per  tutte  gli  eretici  alla

clandestinità.  La penetrazione profonda delle  idee di  questi  ultimi  nella  coscienza religiosa  del

popolo inglese era però già avvenuta, né si sarebbe esaurita nei decenni a venire. D'altra parte, nel

corso della propria storia i lollardi ebbero sempre l'appoggio della Camera dei Comuni, il quale

bilanciò in  qualche modo l'ostilità  conservatrice di re  e  nobili  nei  loro confronti,  facilitando la

sopravvivenza di tale professione.



Ma  l'Ockhamismo,  la  predicazione  di  Wycliffe  e  il  radicamento  del  Lollardismo

rappresentano i segni di una mentalità ormai diversa da quella continentale.

E'  vero  che  l’Europa  medievale  non  sarebbe  restata  immune  da  eresie  e  controversie

religiose. Esse avrebbero talvolta riguardato questo o quel dogma o principio, come accadde ad

esempio  con  la  formula  del  "filioque",  la  cui  adozione  all'interno  del  Credo  Niceno-

Costantinopolitano in Occidente fu il motivo formale della divisione della chiesa Greco-Ortodossa

dalla Cattolica-Romana nel 1054.

Più spesso i contrasti si incentrarono sulle dolenti questioni della moralità delle gerarchie

ecclesiastiche e del papato o ancora sul rapporto di quest'ultimo col potere temporale e sfociarono in

tentativi di riforma interna, perlopiù falliti.

Inoltre, nel Basso Medioevo si era pure fatta strada l'idea della povertà evangelica di fedeli e

uomini di chiesa e dagli stessi movimenti pauperistici era emerso anche il "Valdismo". Infine e

sempre nella medesima epoca non mancarono vere e proprie eresie,  quali  il  "Gioachimismo" o

peggio ancora il "Catarismo".

Ma la novità del ritorno "sperimentale" al Testo da parte del laico, era una rivoluzione che

non contestava  l'esistenza  della  chiesa,  né  mirava  dritta  all'eresia  dalla  lettura  immediata  della

Rivelazione. Faceva peggio: negava che servisse l'esegesi ufficiale di quest'ultima; auspicava la fine

dell'ufficio pastorale di papi e prelati.

Ed era un'esclusiva inglese.

E  molto  probabilmente  gli  inglesi  stessi  erano  già  consapevoli  della  specificità  di  tale

divergenza di vedute, se è vero che Wycliffe, in una delle sue affermazioni condannate dai padri

conciliari,  sostenne  che  "Il  prelato  che  scomunica  un  chierico,  il  quale  si  appella  al  re  o

all'assemblea del regno, per ciò stesso è un traditore del re e del regno".

Asserzione questa, la quale, per lo meno in teoria, presuppone senza equivoci l'esistenza di

un regno e di una chiesa ad esso già legata e nazionale.

Se non si parte dalla considerazione di dichiarazioni del genere, non si capisce perché lo

Scisma Anglicano della prima metà del '500, avrebbe significato pure la sottomissione della chiesa

inglese alla direzione della monarchia e non si sarebbe rivelato una semplice separazione di due

comunità di fede, l'isolana ovvero e la continentale.

Nei fatti, queste, si trovavano già invece su principi dottrinali così inconciliabili, che nel giro

di due o tre decenni dalla frattura, la prima avrebbe in via definitiva elaborato una dottrina ed un

culto non più cattolici.

Poco più di un secolo dopo il passaggio alla clandestinità dei lollardi, si verificava dunque lo

scisma della  chiesa  d'Inghilterra  da quella  di  Roma.  L'evento  è  arcinoto:  tutto  nasce da quello

strappo tra la monarchia inglese ed il papato, scaturito da cause contingenti di genere dinastico e



nascenti dal primo matrimonio dello stesso re Enrico VIII.

Questi, appena quindicenne, per motivi politici legati al progetto di un rafforzamento dei

legami tra la corona inglese e la spagnola, aveva sposato Caterina d'Aragona, figlia del re di Spagna

Ferdinando il Cattolico.

Ma dei cinque figli nati da tale unione, una sola, Maria, era rimasta in vita. La passione del

re per Anna Bolena, una dama di corte, fece il resto.

Nel  1527  Enrico  VIII  pose  la  questione  del  divorzio,  cioè  di  un  atto  non  solo  non

contemplato  dalla  dottrina  di  Roma,  ma  per  più ragioni  sgradito  anche all'Imperatore  Carlo  V,

stretto parente per parte di madre di Caterina e già difensore in Germania di un'ortodossia cattolica,

minata dall'improvviso moto riformatore luterano.

Dal cui parere, dunque, la stessa chiesa di Roma non poteva prescindere.

Da un lato però le idee riformistiche dei lollardi non si erano mai esaurite fra la popolazione

inglese. Anche dopo che agli inizi del '400 l'ultima rivolta degli eretici era stata stroncata. Anche

dopo la riesumazione ed il rogo pubblico delle ossa del Wycliffe, nel 1428 e ad opera del vescovo di

Lincoln.

Dall'altro  le  novità  religiose  si  alimentavano  dell'insofferenza  crescente  e  generale,  di

popolani, nobili e borghesi, nei confronti della chiesa locale.

Negli  strati  popolari  e non erano dunque diffusi roventi  sentimenti  anticlericali,  generati

dalla pesante fiscalità nelle diocesi e dalla conseguente ricchezza ecclesiastica, la quale consisteva

pure di vasti possedimenti terrieri, quindi dalla rilassatezza morale, dai privilegi e dagli abusi di

preti e prelati.

Vale la pena di ricordare allora la motivazione dello scoppio della rivoluzione in Inghilterra

nei primi decenni del Seicento, cioè la richiesta del voto della Camera dei Comuni, nel caso di

imposizione di nuove tasse da parte dello stesso monarca. E ancora oggi, la camera "alta" inglese,

quella  dei  lords,  non  ha  voce  in  capitolo  in  merito  alle  questioni  finanziare,  che  rimangono

appannaggio dei "Comuni".

In sintesi, quando Enrico VIII ricevette da Clemente VII, il pontefice di allora, il rifiuto del

divorzio,  aveva l'intera nazione dalla sua parte.  Prova ne sia che il  parlamento convocato sulla

questione nel 1529 si schierò compatto a suo favore, sporgendo pure nei confronti di Roma una

serie di denunce relative ad illegalità del clero locale.

E addirittura l'assemblea di due anni dopo mosse alla chiesa inglese l'accusa di infedeltà al

re,  la  condannò  al  pagamento  di  un'ingente  multa  in  denaro,  la  obbligò  al  riconoscimento

dell'autorità regia anche nelle questioni religiose.

La strada verso l'"Atto di Supremazia" del 1534, col quale Enrico VIII si poneva a capo

della chiesa d'Inghilterra, nel senso fondamentale che ne sceglieva i vescovi al posto del papa di



Roma, era spianata.

Dal canto suo, cosa avrebbe dovuto fare Clemente VII?

Come testimonia la  compattezza della  nazione  inglese contro  Roma,  evidentemente egli

comprese  che  in  ballo  non  c'era  solo  la  difesa  di  un  sacramento.  Caterina  d'Aragona  era  una

cattolica,  figlia  di  Ferdinando  d'Aragona  e  di  Isabella  di  Castiglia,  i  re  europei  cattolici  per

antonomasia, i sovrani dell'unificazione spagnola sotto le insegne del cattolicesimo stesso, dopo la

fase della "reconquista" del paese agli arabi.

E come si è detto, ella era pure cugina di primo grado del figlio di Giovanna "la loca",

sorella di sua madre, ovvero dell'imperatore di un impero "su cui il sole non tramontava", ed entro il

quale  il  sovrano  si  era  prefisso,  sin  dalla  partenza,  gli  obiettivi  dell'unificazione  politica  e

dell'ortodossia. Contro riformatori luterani, moderni autonomisti e invasori musulmani.

Non dimentichiamo infatti che negli stessi anni dilagava in Europa la Riforma protestante.

Insomma, l'aria che in Inghilterra tirava non era più buona per i cattolici. Impedire dunque il

divorzio di Enrico VIII da Caterina significava pure iniziare una difesa delle posizioni e della stessa

presenza della chiesa di Roma nel paese.

Infatti, a seguito dell'"Atto di Supremazia" iniziò la resa dei conti.

Tra il '35 ed il '40 vennero soppressi i conventi, nei cui riguardi fu riversata una valanga di

accuse;  i  loro  enormi  beni  furono  incamerati  dalla  corona,  la  quale  si  servì  delle  rendite  per

finanziare  la  chiesa  che  adesso  controllava,  mentre  per  la  parte  costituita  per  lo  più  da  terre

espropriate, procedette a vendite a piccoli nobili, possidenti e mercanti.

I quali ebbero quindi ottimi e concreti motivi per stare dalla parte dei riformatori.

Infine, per Enrico VIII era giunta pure l'occasione per liberarsi dal gravoso divieto cattolico

dell'usura, del prestito a interessi, fino a quel momento eluso, come sul Continente, con stratagemmi

del tipo del "Contractus trinius".

Re Enrico avrebbe potuto forse trovare la soluzione giuridica o canonica all'impedimento del

divorzio. Oppure si sarebbe dovuto impegnare solo nel tentativo di porre fine o almeno contenere il

fiscalismo, i privilegi, gli abusi e l'immoralità della chiesa cattolica nel suo paese, e magari lasciare

che essa si riorganizzasse alla luce della nuova situazione e di nuovi limiti imposti.

Quanto al rischio di un intervento delle truppe imperiali, chiaramente egli non lo temeva, se

è vero, come accadde, che alla fine, con impudenza, si collocò a capo della comunità dei fedeli

inglese.

Probabilmente invece paventava il pericolo interno di una gerarchia cattolica espropriata e

diminuita  di  potere  e  tuttavia,  anche  se  a  condizioni  nuove,  libera  di  ripartire.  D'altronde,  le

congiure papiste non sarebbero di certo mancate neanche nei decenni a venire.

Comunque sia, staccando alla fine la chiesa del suo regno dall'autorità papale e obbligandola



alla propria di autorità, egli manifestava un intento preciso. Eliminare qualunque forma di influenza

cattolica nel paese, temporale o spirituale che essa fosse.

D'altra  parte,  la  dottrina  della  nuova chiesa,  l'anglicana,  quella  che si  sarebbe affermata

definitivamente sotto il regno di Elisabetta I Tudor, figlia di Edoardo ed Anna Bolena, in meno di

trent'anni avrebbe perso le sue tradizionali connotazioni, per configurarsi come una peculiare forma

di Evangelismo.

E se a proposito dell'Anglicanesimo si parla di via di mezzo tra le confessioni riformate,

presto penetrate nell'isola, ed i rigurgiti cattolici, ciò è legittimo a patto di separare la dottrina vera e

propria dagli altri elementi del culto.

Per esempio, la complessa, articolata, liturgia anglicana in molti passaggi si avvicina, senza

comunque riproporla, alla concezione cattolica di culto e sacramenti. Alcuni la considerarono, da

subito, una creazione camaleontica capace di non scontentare né riformatori né cattolici.

Inoltre, col passare del tempo, sui vari vescovi iniziarono a prevalere gli arcivescovi delle

diocesi di Canterbury, Londra, York, Winchester e Durahm. Alla fine, quello di Canterbury divenne

una sorta di "primus inter pares", costituendo di fatto il capo spirituale di tutta la chiesa. Il cui

"supreme governor" si sarebbe in ogni caso identificato col sovrano.

E occorre ancora sottolineare come la chiesa anglicana abbia i propri martiri e santi.

Non dimentichiamo infine che l'architettura delle chiese e delle cattedrali inglesi, ma anche i

paramenti sacri di esse e degli stessi pastori e prelati, non hanno l'austerità tipica delle medesime

realtà nel resto del mondo cristiano riformato.

Teologia dunque evangelica, imperniata sull'idea di predestinazione alla salvezza; liturgia

abbondante, nel dettaglio regolata, alla maniera cattolica; gerarchia ecclesiastica; canone di santi;

fasto architettonico e d'immagine; scelta regia o in ogni caso politica dei vescovi.

Su tali basi o con queste prospettive decollava intorno alla metà del '500 l'Anglicanesimo.

Un sacerdote di talento e di tendenze prevalentemente luterane, Thomas Cranmer, si schierò

subito dalla parte di Enrico VIII, esprimendosi in favore dell'annullamento del matrimonio di questi.

Fu così che una volta eletto Arcivescovo di  Canterbury,  cioè il  primo arcivescovo della

chiesa anglicana,  il  Cranmer invalidò ufficialmente e di  fatto quel matrimonio.  Quindi ebbe un

ruolo importante come consigliere del re che si accingeva a porsi a capo della chiesa del suo paese.

Inoltre nel 1549 guidò la stesura del "Book of Common Prayer", il testo liturgico di base

della nuova confessione riformata, e nel '53, con l'introduzione dei "42 Articoli di Fede Anglicana",

più avanti rielaborati nei 39 attuali, ne fissò pure i principi dottrinali.

Ma la breve restaurazione cattolica di qualche tempo dopo, la quale avrebbe avuto come

protagonista Maria I Tudor, la figlia di Edoardo e Caterina d'Aragona, gli sarebbe stata fatale.

"Bloody Mary", la regina che alla fine operò un massacro di circa trecento fra protestanti,



anglicani e oppositori vari, lo avrebbe mandato al rogo a Oxford nel 1556, nonostante la prigionia e

l'iniziale ritrattazione, facendone pure disperdere le ceneri.

Perciò gli anglicani lo venerano come primo martire e santo della propria chiesa, accanto a

Santo Stefano, protomartire della cristianità tutta.

Uno dei più influenti consiglieri del sovrano, Thomas Cronwell, diede invece un contributo

politico essenziale al distacco da Roma, assicurando ad Edoardo l'appoggio parlamentare, curando

pure la stesura dell'"Atto di supremazia". Motivi di dissenso dal re, poco tempo dopo gli sarebbero

costati la vita. E, accusata di adulterio, perfino Anna Bolena, a distanza di qualche anno venne

condannata a morte dal marito.

Le voci  di  dissenso dal  nuovo corso religioso dell'isola  tuttavia  non mancarono.  La più

celebre  fu la  contestazione dell'intero  "Atto  di  supremazia"  da parte  di  Thomas More,  filosofo

umanista e cancelliere dello stesso Enrico VIII, il quale sarebbe stato presto condannato a morte per

impiccagione.

Anch'egli sarebbe allora divenuto santo, questa volta della chiesa cattolica.

Per il resto, a parte la debole opposizione di qualche altro esponente della gerarchia e poche

rivolte popolari locali, fenomeni di resistenza rapidamente vinti, la chiesa inglese accettò la nuova

situazione e si protese presto verso il cambiamento dottrinario e liturgico.

Ma è appunto l'accettazione di una sostanziale dipendenza dalla monarchia a costituire in

una situazione del genere l'elemento incomprensibile, irrazionale, strano.

L'"Atto  di  supremazia",  infatti,  stabiliva  che  i  vescovi  venissero  nominati  dal  monarca,

annullava inoltre la figura del cardinale, dando alla chiesa d'Inghilterra un'impostazione episcopale,

attribuiva perciò il governo di quest'ultima alla corona. Ne scaturiva la legittimazione di una palese

forma di cesaropapismo, che perdura ancora oggi.

L'ingerenza del potere politico in quello ecclesiastico non era certo una novità.

A partire da Costantino, per il resto dell'età tardo-antica e nel corso dell'Alto Medioevo essa

era  stata  la  cifra  delle  relazioni  stato-chiesa.  Verosimilmente  fondata,  in  ultima  analisi,  su

concezioni antropologiche di tipo neoplatonico e agostiniano.

Una rappresentazione platonica dell'uomo consentiva in teoria la nozione di un'autorità in

grado di gestire al contempo e in autonomia e le cose del mondo e le vicende dello spirito, grazie

alla convinzione in sufficienti criteri gnoseologici ed etici preiscritti nell'anima di ciascuno.

Da questo punto di vista l'idea della necessità di una scissione, tutta associata alla mentalità

scolastica bassomedievale, del potere in due differenti ambiti d'intervento, già inesistente nell'Alto

Medioevo, sarebbe venuta meno nel corso dell'età umanistico-rinascimentale, proprio a causa del

ritorno di una cultura di stampo innatista.

Per due secoli, infatti, dal XII al XIV, arse com'è noto lo scontro tra chiesa e impero. Ciò si



verificò  appunto  in  concomitanza  con  la  diffusione  del  razionalismo  scolastico,  per  cui  la

determinazione logica e stavolta a posteriori di criteri morali e verità su Dio, con cui permettere

l'infusione della virtù teologica della fede ad opera dello Spirito Santo, esigeva l'insegnamento del

maestro. Esattamente come con Virgilio nel caso del contemporaneo Dante. E la guida non poteva

che essere allora la chiesa.

Il Platonismo invece, con la sua idea di un uomo microcosmo, capace di tenere in sé nei

canoni impressi nell'anima le componenti del mondo intero, il macrocosmo, e le verità su di esso,

amplificava al massimo distendendole in ogni direzione le possibilità di un'azione umana autonoma.

E dava persino la stura all'ideologia dell'assolutismo, del regime in cui il sovrano si arroga il

controllo totale sul corpo e sull'anima del suddito. L'uomo della concezione platonica può reggere

un simile peso, è in grado di assumersi una responsabilità del genere.

Ciò era valido pure nel platonismo del pensiero agostiniano, cioè in quell'impostazione del

problema della verità, che di fatto segnò il Cristianesimo dei secoli precedenti e, assorbito per certi

aspetti dal luteranesimo, anche seguenti l'affermazione bassomedievale della concezione scolastica,

dunque anche l'atteggiamento e l'azione dei sovrani cattolici di quelle epoche.

Per Agostino infatti, le verità etiche non sono apprese, costituiscono bensì il frutto di un atto

di "illuminazione" della mente dell'uomo da parte di Dio. Lo proverebbe il  dato per cui alcuni

comportamenti sarebbero universalmente detestati, altri dappertutto apprezzati.

E quanto a quelle religiose, per chi a seguito di battesimo e ripristino nella libertà di scelta

originaria tornasse a credere, esisteva secondo il santo la possibilità di comprenderle mediante delle

sole e approfondite indagini introspettive su un'anima, dalla struttura a sua volta trinitaria.

La fede costituiva dunque per il vescovo di Ippona l'unica condizione dell'intelligenza, lo

sguardo dentro se stessi,  la  strada.  Così  il  "Noli  foras ire,  in  teipsum redi,  ..."  ed il  "Crede ut

intelligas, intellege ut credas", sono i motti nei quali Agostino volle sintetizzare la sua concezione

gnoseologica e la relazione ipotizzata tra fede e ragione.

Anche l'uomo agostiniano,  già  illuminato dall'alto  quanto alle  etiche,  può così  intendere

leggi religiose pur essendo un laico, semplicemente se disposto alla volontà di ricerca e indirizzato

per il verso giusto dalla fede.

Nei secoli  in cui prevalse quindi una antropologia di stampo platonico ed agostiniano, i

sovrani  non  si  fecero  mai  scrupolo  di  intervenire  nelle  dispute  teologiche,  dottrinali,  persino

canoniche.  Per  esempio,  lungo  tutto  il  primo  millennio  dopo  Cristo,  sia  sul  Continente  che

nell'impero bizantino i concili ecumenici vennero sistematicamente convocati da imperatori.

Inoltre, sin dalle origini dell'era cristiana e sulla scorta di un passo della "Lettera ai Romani"

di San Paolo, si affermò l'idea che se da Dio deriva ogni cosa e se la missione del sovrano è tra le

più importanti e delicate, allora l'ascesa al trono di questi non può che dipendere in toto da Dio



stesso.

E dalla combinazione di una nozione del genere con quella agostiniana e poi protestante

della fede come unica strada corretta verso la comprensione delle verità rivelate, scaturiva l'idea di

un monarca uomo di fede,  rappresentante di Dio sulla terra e gestore delle vicende materiali  e

spirituali dei sudditi, una sorta di "longa manus" dello Spirito Santo, tutore e pure, all'occorenza,

creatore d'ortodossia.

L'incarnazione cioè di un potere, di cui la chiesa rimaneva in fin dei conti un organo.

Re Giacomo Stuart, I d'Inghliterra, VI di Scozia, il creatore di quell'assolutismo che avrebbe

poco tempo dopo condotto alla Rivoluzione Inglese, diceva del sovrano che esso è "Imago dei".

Tutto  ciò  spiega  infine  il  valore  formale  e  simbolico,  quindi  la  stessa  frequenza  delle

incoronazioni di regnanti o imperatori moderni ad opera di pontefici o alti prelati; da parte quindi

del vicario di Cristo in terra o di un importante ministro del culto cristiano.

Prendiamo, per esempio, il caso di Carlo V, del sovrano di un impero immenso, europeo, ma

anche coloniale e sudamericano, sul quale l'autorità di Carlo sarebbe andata dal 1519 al 1556.

Nel  1520,  ad  Acquisgrana,  Carlo  d'Asburgo  volle  farsi  incoronare  imperatore

dall'Arcivescovo di Colonia. Ed assunse il nome di Carlo V. Ma di fatto, aveva ottenuto il titolo

imperiale l'anno prima, dalla Dieta di Francoforte.

E il sovrano in questione si impegnò anche e con vigore in due direzioni precise: la difesa

della  cristianità  europea  dall'assalto  turco  lungo  la  fascia  territoriale  danubiana  e  le  coste

balcaniche; la tutela di un'ortodossia cattolica, già tuttavia irrimediabilmente minata dalla dilagante

Riforma luterana.

Così nel 1521 l'imperatore condannò e bandì Lutero, quindi ne accettò la convocazione alla

Dieta di Worms, perché esponesse le sue ragioni; ma a causa dell'ostinazione del monaco, fece

leggere nella  stessa assemblea una  dichiarazione  con la  quale  si  impegnava con ogni  mezzo a

distruggerne l'eresia. Nel 1529 e l'anno dopo convocò rispettivamente la Dieta di Spira e d'Augusta

nel tentativo di frenare i riformatori, i quali invece redassero proprio allora i documenti di fondo di

una nuova confessione. Così negli anni successivi egli mosse loro guerra, ma invano, dato che,

com'è noto, la contesa si chiuse con la pace di Augusta del '55 e sulla base del principio del "cuius

regio,  eius  religio":  principe  cattolico,  sudditi  cattolici;  principe  protestante,  protestante  pure  il

popolo.

Per inciso, corre l'obbligo di ricordare che solo il sovrano britannico oggi si sottopone ad

una cerimonia religiosa, nella quale egli riceve dall'Arcivescovo di Canturbury la consacrazione con

l'olio santo e il cui effetto sarebbe appunto l'ordinazione alla monarchia.

E tuttavia, il terremoto scatenato in Inghilterra dall'"Atto di supremazia" non fu il risultato

del  cosiddetto  "Rinascimento  inglese";  sempre ammesso che l'età  di  re  Enrico  e  la  successiva,



l'elisabettiana,  le  quali  coprono  da  sole  quasi  l'intero  '500,  possano  essere  nei  tratti  culturali

paragonabili al periodo della rinascita europea.

Lo prova il fatto che l'ingerenza della sfera politica negli affari della chiesa, tipica più o

meno di tutti gli stati del continente nel corso dell'epoca moderna, con il progressivo attecchire della

scelta laica sarebbe ovunque scomparsa in Europa, salvo conservarsi legale nel regno Unito. Dove

risiede  allora  la  differenza  tra  le  due  forme  di  commistione  del  potere,  per  esempio  tra

l'Anglicanesimo ed il Gallicanesimo?

Anche il  Gallicanesimo,  cioè l'indirizzo della  chiesa francese dei secoli  moderni  sino al

termine dell'Ottocento,  a  parte  ovviamente la  parentesi  della  rivoluzione e  dell'età  napoleonica,

consisteva in un atteggiamento di limitazione delle prerogative pontificie sulle diocesi del territorio

nazionale.  Esso sanciva l'esistenza di  una chiesa di  Francia  o gallicana e  imponeva a Roma il

sostanziale rispetto delle decisioni dei concili dei vescovi francesi.

Decisioni religiose e temporali sulle quali chiaramente l'influenza della monarchia era tanta.

Ed è ovvio che la scelta di quest'impostazione si fece sentire maggiormente nei periodi del

più duro Assolutismo, a cominciare da quello del regno del "Re sole", Luigi XIV. La "Dichiarazione

del clero gallicano", da questi pretesa nel 1682, ne è la prova.

Ma lo sconvolgimento operato dal Protestantesimo, il dilagare dell'idea rinascimentale di

una ragione sin dalla nascita attrezzata di strumenti cognitivi e criteri etici, le scoperte astronomiche

ed in generale scientifiche, non sarebbero stati affatto causa di un abbandono definitivo, da parte

della chiesa, di un razionalismo produttivo di apparati concettuali di sistemazione ed esegesi della

Rivelazione.

Anzi, il Concilio di Trento, nell'ortodossia controriformistica che stabilì, finì per accostare, e

in  via  definitiva,  le  conclusioni  teologiche  razionalistiche  medievali  alla  fondamentale  idea

agostiniana di un battesimo lavacro di un peccato originario ereditato e unica strada per il recupero

della facoltà di scelta tra il Bene e Male: momento cioè di partenza di un percorso di grazia scandito

dalla ricezione dei sacramenti, effettuato sotto l'ala di "madre" chiesa.

Su tali fondamenti dottrinali, sullo scorcio del XVI secolo, rinasceva il Cattolicesimo.

Tuttavia, a fronte di una chiesa la quale, anche attraverso sontuose architetture e accoglienti

progetti urbanistici, si riprendeva il suo ruolo di guida del fedele, la nuova cultura proseguiva nel

dare origine a soluzioni di fede diverse.

In tutta Europa, in campo filosofico ed in generale culturale sarebbe rapidamente dilagato il

concetto di "religione naturale"; una nozione alla cui base stava quella di una ragione portatrice, a

prescindere da qualsiasi esperienza, di un quadro di idee generico, ma completo, su Dio e sul suo

ordine: cioè di un sistema di nozioni religiose basilari e logiche, innate, riscontrabili in fondo a

qualsiasi  fede  positiva,  non solo  la  cristiana,  e  sul  quale  fondare  dunque una  prima  ipotesi  di



tolleranza religiosa.

Così la mentalità rinascimentale europea,  avrebbe innanzitutto espresso il  motivo di una

ragione universale, qualificata dalla titolarità di una precisa concezione di Dio e del mondo, ma

anche di diritti legati ai tratti della sua stessa essenza: ossia la compresenza di facoltà logiche e

libertà di scelta.

E lungo questa strada, già nella seconda metà del Cinquecento, oltre al cosiddetto "teismo",

sarebbe sorto pure il "giusnaturalismo", fondamentale corrente del pensiero giuridico seicentesco e

illuministico, cioè del Settecento.

D'altra parte la soluzione di un diritto universale a tutela delle prerogative di una natura

univoca e  razionale dell'uomo,  molto  più  delle  concezioni  teistiche,  era  stata  dibattuta  a  lungo

nell'antichità  all'interno  dell'opposizione  concettuale  di  "nomos",  diritto  d'accordo,  convenuto,

storico e "fysis", legge universale dell'uomo in quanto tale. 

E "formale" e  non storica era  la  visione che dell'uomo ebbe lo  sfortunato More.  Ma si

trattava  evidentemente  di  un complesso  di  opinioni  di  genere  innatistico  e  di  evidente  matrice

platonica, postulanti identici criteri e idee iscritti nello spirito di chiunque, già inaccettabili per gli

inglesi del tempo. La fine dell'umanista in questione ne è testimonianza.

L'"Utopia" di Tommaso Moro è un luogo in cui avviene il rispetto dei diritti della ragione

umana, anzi è il posto costruito in conformità con le istanze di essa. E la prima e la più importante

delle richieste colà soddisfatte, si può cogliere in un'esigenza di tolleranza religiosa.

Si tratterebbe di un bisogno nascente dalla convinzione nell'esistenza di un nucleo di nozioni

identiche  espresse  dalle  varie  fedi  storiche,  alle  quali  queste  ultime  apporterebbero  solo

arricchimenti  o  complicazioni,  che  la  ragione  medesima  sarebbe  in  grado di  riconoscere  e  sul

riconoscimento delle quali si rivelerebbe possibile bandire la violenza settaria e fondare la libertà di

culto.

In concomitanza con le sue ripercussioni in ambito filosofico ed umanistico, nella stessa

Europa continentale, ma stavolta nell'alveo religioso cattolico, l'antropologia rinascimentale avrebbe

prodotto poi lo scossone del Protestantesimo. Solo nel nuovo clima civile, Lutero avrebbe potuto

promuovere la sua ribellione alla decadenza morale della chiesa e, soprattutto, manifestare tutto il

suo fastidio per la tradizione dottrinale scolastica.

La  teologia  luterana,  di  ispirazione  in  buona  parte  agostiniana,  spaccava  l'umanità  in

definitivamente dannati e in predestinati alla salvezza. A tutti gli uomini, in contrasto col Tomismo,

tornava  a  riconoscere  una  legge  morale  universale,  infusa  dallo  Spirito  Santo  a  distinzione

immediata  e  a  qualunque  latitudine  di  Bene  e  Male,  buoni  e  cattivi,  ma  ad  alcuni  soltanto,  i

"graziati" per decisione unilaterale da Dio, riservava la prospettiva di una coscienza illuminata dalla

fede e in grado d'attingerne le verità, e secondo un imperscrutabile ed "imperscrutando" progetto



provvidenziale complessivo.

L'umanità  di  Lutero  si  configurava  così  come  una  massa  di  dannati  dovuti  al  peccato

originale, del tutto incapaci di un Bene, pur a priori riconoscibile, ciechi alle verità rivelate, e dalla

quale solo pochi, per grazia di Dio diretta e non mediabile dai sacramenti, riuscivano strappati col

dono chiarificatore e corroborante della fede.

La chiesa di Roma avrebbe reagito e la risposta sarebbe arrivata appunto con le conclusioni

dottrinali del Concilio di Trento. Il concilio fondante la chiesa cattolica di epoca moderna.

L'idea  essenziale  elaborata  dall'assemblea,  il  punto  critico  tra  cattolicesimo  e

Protestantesimo, sarebbe stato il recupero di una capacità etica dell'uomo, del "peccatore originale"

scacciato  dal  paradiso,  del  discendente  del  "maledetto"  Adamo,  della  "dannata"  Eva.  Questa

nozione fondamentale, posta ad argine della teorica protestante, consentiva un'altrettanto diversa

idea della giustificazione e della grazia divina, nonché della fede.

La grazia di Dio consentiva quell'atto principe del fedele che è il battesimo, sacramento in

grado  dunque  di  estinguere  da  sé  il  peccato  originale  ereditato,  grazie  all'adesione,  che  esso

rappresenta, al sacrificio ed al messaggio cristiani.

La giustificazione dell'uomo da parte di Dio non ne assicurava però, tout court, la salvezza,

configurandosi invece come un'iniziativa mirante soltanto a porlo nelle condizioni di operare una

scelta e di riattivare quel "libero arbitrio", spentosi per l'eredità della colpa dei primordi.

Anche  qui  però,  ad  un'impostazione  evidentemente  agostiniana  il  concilio  cuciva  l'idea

scolastica di un libero arbitrio agente prima sull'uso di una ragione conducente a determinazione di

morale e idea di Dio. E ancora mezzo per la preparazione spirituale alla poi conseguente, vera e

propria fede.

Su tali basi la fede in Cristo ritornava comunque il frutto di un'opzione in partenza dischiusa

dal battesimo.

E, a completamento del quadro, il concilio sviluppava l'idea di una cooperazione tra uomo e

Dio in vista della salvezza, cioè di una collaborazione necessaria ad alimentare la grazia divina di

pari passo col rafforzarsi della fede e consistente innanzitutto nella ricezione da parte del credente

della serie dei sacramenti successivi al battesimo.

Ma  la  "frustata"  della  riflessione  luterana  aveva  prodotto  una  conseguenza  filosofica

notevole nella teologia di una vasta area cattolica: il crollo dell'impostazione tomistica in tema di

rapporto tra fede e ragione, il ritorno all'apriorismo neoplatonico e patristico delle verità su Dio.

Mai più si sarebbe parlato nelle zone dell'Europa riformata della fede come di una virtù

teologale infusa dallo Spirito Santo nell'uomo già praticante virtù cardinali, tra le quali pure quella

contemplativa e dianoetica della prudenza, conducente all'elaborazione razionale della stessa idea di

Dio.



Lutero infatti concepì tout court la devozione alla stregua di un dono divino riservato a pochi

rappresentanti  di  un'umanità  nel  complesso  cieca  e  dannata;  nell'assoluta  convinzione  che

conoscenza e virtù esistano al contrario per il tramite della fede, in qualunque uomo fatto oggetto

della grazia del Signore.

More ed Erasmo da un lato e sul piano umanistico e filosofico,  Lutero dall'altro,  ma in

ambito teologico, sono comunque i testimoni di quell'apriorismo di idee e criteri tipico della cultura

europea  cinquecentesca,  a  prescindere  dalle  forme  particolari  nelle  quali  esso  si  ripropose:

platoniche, neoplatoniche, agostiniane.

Ma se questa mentalità e i suoi frutti più tipici, ossia il Teismo, il Giusnaturalismo, il Culto

evangelico, sarebbero stati sempre contrastati sul Continente dal cattolicesimo controriformistico e

presto pure affiancati, assieme a quest'ultimo, dalla cultura illuminista settecentesca, in Inghilterra,

nonostante la seria limitazione della chiesa romana, essi non sarebbero mai attecchiti, e con essi

l'ormai prossima scelta laica e liberale.

E' questo il dato storico da cui partire per spiegare la svolta della civiltà inglese, definitiva,

intorno alla metà del '500.

Il  filosofo  idealista  Hegel,  nei  primi  decenni  dell'Ottocento,  avrebbe  accomunato  agli

empiristi inglesi del Seicento lo stesso Kant, ritenendo in realtà colui che la tradizione avrebbe detto

esponente del cosiddetto "criticismo" e il cui pensiero sarebbe stato anche inteso come fondante

l'Illuminismo, un pensatore al culmine della curva empirista.

Questo può andar bene quanto alla dottrina della conoscenza e della scienza.

In  effetti,  anche  Kant  considera  l'atto  dell'esperienza  come  causa  più  o  meno  diretta

dell'intero  castello  di  realtà  presenti  nella  mente:  dai  fenomeni  di  tipo  sensibile;  agli  schemi

dell'immaginazione;  ai  giudizi  nei  quali  l'intelletto  sistema  i  fenomeni;  ai  discorsi  in  cui

razionalmente si articolano pensieri e si crea persino metafisica, qualora si rifletta su concetti logici,

non più su risultati di matrice empirica.

La divergenza tra l'Illuminismo e l'Empirismo concerne infatti la sfera morale e la teologia.

Esiste, come sappiamo, la scelta atea e meccanicistica di un certo numero di illuministi.

Quella più diffusa, e capace di donare maggior suggestione e fascino al liberalismo, è rappresentata

però dal cosiddetto "deismo".

Si tratta di una visione delle cose per cui Dio avrebbe sì dato origine ad un universo perfetto,

regolato da leggi immutabili, passibile di indagine da parte della scienza, ma anche calato sulla terra

e infine dimenticato in balia degli agenti naturali, dei disastri storici di culture sbagliate, l'uomo:

così la generosità di Dio si sarebbe manifestata nei riguardi di quest'ultmo solo nel dono di quel

meraviglioso strumento di analisi scientifica e di liberalità etica che è la ragione.

Kant sosteneva che il solo modo di pregare Dio e di coltivarlo è l'agire razionale.



E quest'ultimo, presso tutti i pensatori illuministi, equivale al comportarsi generosamente,

cioè in maniera tale da limitare di volta in volta se stessi in in funzione di un atteggiamento che sia

vitale anche per tutti gli altri, che travalichi il limite individuale e divenga sociale.

E siccome l'uomo non può soddisfare le sue esigenze materiali e spirituali se non integrato in

una comunità, a buon diritto allora l'etica illuminista della liberalità, per esempio quella voltairiana,

è considerata una forma di utilitarismo. Intendeva d'altra parte esserlo espressamente la medesima

morale di Hume, ossia di quel filososo dell'empirismo radicale, stimato dagli illuministi, reputato da

Kant stesso l'ispiratore delle sue convinzioni critiche.

Né Kant, né Voltaire, né un qualsiasi altro rappresentante del filone deistico del razionalismo

moderno, nega dunque l'esistenza di Dio. La riduce semmai ad un risultato di fede, soprattutto non

la considera all'origine di una morale, intesa alla fine alla stregua di un frutto razionale autonomo.

Questo punto segna il distacco incolmabile tra la cultura illuminista e quella dell'empirismo

tradizionale inglese. Questo aspetto spiega la differenza esistente tra l'impostazione liberale e laica e

quella anglosassone.

In un punto della sua "Logica", Guglielmo di Ockham sostiene che il messaggio rivelato

musulmano è falso.

Egli  lo  fa  quando  asserisce  che  gli  "articoli  di  fede",  cioè  le  verità  di  fede,  non  sono

dimostrabili mediante discorso: ovvero quando fa notare come pensare che la predicazione oltre a

donar fede doni pure la conoscenza delle nozioni ad essa relative, significhi anche affermare che un

musulmano oltre a credere, attraverso quella possa pure comprendere i principi di una rivelazione

mendace.

Al contempo e come abbiamo visto egli crede nella possibilità di capire per via diretta, senza

le mediazioni concettuali razionalistiche e di genere scolastico, il Testo Sacro. Di capirlo appunto.

Postulandone dunque la chiarezza intellettiva e la logica.

Ed un'altro notevole empirista di qualche secolo dopo, Locke, nella sua "Ragionevolezza del

Cristianesimo"  sosterrà  l'assoluta  razionalità  della  Rivelazione  cristiana;  eleverà  la  ragione  a

strumento di vaglio della coerenza delle idee religiose, indispensabile alla maturazione di una fede,

alla protezione dal pericolo di un fanatismo.

Nel Settecento, il cosiddetto "Illuminismo inglese" sarà in realtà rappresentato da pensatori

in polemica col Deismo continentale, per esempio francese.

Nel 1696 John Toland pubblica un'opera, il cui titolo, "Cristianesimo non misterioso", vale

da sé una spiegazione. Il Toland sostiene in breve che le verità della religione cristiana risultano

affatto  intellegibili  e  chiare,  che  la  Rivelazione  non  dice  alcunché  di  contraddittorio  o

incomprensibile e che l'unico mistero cristiano può al limite risiedere nel perché le dottrine ci siano

giunte attraverso il canale del Messaggio Rivelato.



Ancora  altri  due  filosofi  inglesi  vissuti  a  cavallo  tra  Sei  e  Settecento,  Samuel  Clark  e

Matthew Tindal,  difenderanno la  logicità  dei  contenuti  della  Sacra  Scrittura:  l'uno,  avvalendosi

dello stesso metodo geometrico adottato da Hobbes e Spinoza contro la religione cristiana, l'altro,

vedendo nel Vangelo una "ripubblicazione della legge di natura", cioè di quella logica da Dio stesso,

prima che esposta nella sua Rivelazione, impressa nella natura umana e non.

Altro che Illuminismo!

In sintesi, che cosa sarebbe accaduto oltremanica, gia dall'Età di mezzo?

Sin dall'inizio del '300 vi avrebbe preso piede una filosofia nuova, la quale avrebbe attribuito

il  predicato  della  realtà  alla  sola  idea  sensibile,  particolare,  l'elemento  base  di  idee  complesse

intuitive o di tipo immaginativo; che avrebbe ancora visto nel concetto il frutto di un'astrazione

intellettiva  a  partire  dalle  idee  complesse,  privo  di  consistenza  ontologica  e  con  funzione

unicamente logica; la quale avrebbe infine inteso la ragione alla stregua di una facoltà critica sui

rapporti tra idee intellettive, immaginative, concetti.

Un'impostazione  del  genere  iniziò  a  scansare  qualsiasi  apparato  formale  razionalmente

precostituito, da natura o Dio proveniente e inclusivo di categorie cognitive e criteri etici, ai fini

della comprensione del Vangelo e del Testo Sacro tutto, la quale sostenne direttamente possibile e

tale da attestarne il tratto particolare e storico, ma pure intrinsecamente logico.

Questo pensiero poi, pur ritenendo la cristiana la sola fede, le altre, relative a incoerenti

rivelazioni  e  mitologie,  al  contrario  fanatismi,  reputò  quella  spontanea  e  non  razionalmente

inducibile, né dunque, come poi secondo Locke, per legge dovuta.

Una situazione ben diversa è invece quella offerta dal Deismo. Nel caso della riflessione

illuministica, infatti, la ragione non vaglia la coerenza e la congruità di miti e messaggi e con lo

scopo di evitare errori al sentimento di devozione; crea essa stessa etica, poiché si concepisce dono

gratutito e adeguato all'uomo di un Dio creatore, per il resto sostanzialmente estraneo alla storia e

nel quale semmai credere a prescindere da miti e predicazioni, convinti dalla sola razionalità della

natura.

Così se l'Illuminismo a un certo punto stacca la ragion pratica da quella teoretica, pensando

la prima come fonte indipendente di  morale e operante nella dimensione noumenica,  delle  due

facoltà  l'Empirismo  fa  due  tappe  di  un  solo  tragitto.  In  esso,  la  seconda  diviene  un'ulteriore

applicazione sul culto, un'indagine sulla formulazione razionale o meno di esso, a tutela dal rischio

del fanatismo; l'altra lo strumento di un'etica eteronoma, infine consapevolmente cristiana.

Perché allora una comunità di mentalità empirista, con una propria idea di Cristianesimo e di

fede già tra la fine del XIV e gli inizi del XV secolo, avrebbe dovuto convivere con una chiesa a se

stante e fondata su una teologia diversa, tra le altre cose anche fiscale, ricca, privilegiata, rilassata

sul piano della moralità?



Il sesto dei "Trentanove articoli di Fede Anglicana" è intitolato: "La sufficienza delle Sacre

Scritture per la salvezza". Ed è una difesa della perfezione tematica e della logicità di quelle.

Ecco spiegato il motivo per cui, una volta maturata in terra d'Inghilterra, quindi impostasi a

seguito  di  motivazioni  contingenti  d'ordine  dinastico  ed economico,  la  nuova civiltà  fece  della

chiesa stessa una sua propaggine, s'inventò nei fatti un sistema politico e istituzionale commisto di

temporalità  e  spiritualità,  tutt'altro  che  laico,  ad  oggi  vitale,  nel  quale  i  culti  differenti  furono

vieppiù tollerati, mai integrati.

La chiesa anglicana, priva di cardinali, consacra infatti solo vescovi nominati dalla corona o

dal primo ministro a nome di quest'ultima.

Se volessimo proporre una sintesi delle differenze tra la mentalità anglosassone e quella

continentale nell'epoca moderna, basterebbe allora paragonare i divergenti concetti circolanti sulle

opere  filosofiche  o  letterarie  dei  rappresentanti  delle  due  civiltà,  in  merito  ai  due  fattori  della

conoscenza, quello iniziale dell'esperienza, quindi il finale, costituito dalla ragione.

Nella speculazione anglosassone l'esperienza "insegna" e "conferma", nel pensiero europeo,

"conferma"  solo  l'ideale;  nell'ottica  dell'empirista  la  ragione  rimane  una  facoltà  neutra,  di

valutazione  logica  dei  prodotti  intellettivi  particolari,  in  quella  razionalista  uno  strumento  di

costruzione  concettuale  del  reale,  mentre  secondo  l'innatista  essa  è  semplicemente  la  via  alla

definizione di idee e principi già posseduti, e che il filosofo si perita solo di far emergere.

Tuttavia  l'Empirismo  inglese  non  è  soltanto  una  filosofia.  Esso  finisce  infatti  per

testimoniare  una  mentalità,  dal  cui  punto  di  vista  devono  assumere  una  fisionomia  precisa,

singolare,  non  solo  le  relazioni  tra  stato  e  chiesa,  ma  pure  quelle,  più  laiche,  tra  individuo  e

collettività. E ciò è inevitabile.

In  Europa  le  posizioni  innatiste  o  comunque  aprioriste  in  tema  di  gnoseologia,  etica,

rapporto con Dio sono ancora oggi quelle protestanti, ereditate dall'antica antropologia agostiniana

dell'"illuminazione"  divina  dell'animo  umano,  quindi  dalle  tesi  luterane  sul  ruolo  ipso  facto

chiarificatore della fede da Dio donata.

Così nelle culture della Riforma non esiste la nozione di un insegnamento al fedele ad opera

della comunità; e non vanno mai oltre un certo limite gli atteggiamenti di assistenza spirituale nei

riguardi di quello.

Chi è scelto da Dio possiede gli elementi essenziali alla salvezza: la morale preiscritta in

senso agostiniano dentro di sé, la fede salvifica che di essa e delle verità dottrinali gli consente

l'intelligenza. Le messe evangeliche, in generale l'intera attività religiosa delle comunità riformate

sono volte infatti alla sola glorificazione di Dio. I sacramenti rimangono solo il segno esteriore di

un rapporto di grazia tra chi li impartisce o li riceve e Dio stesso.

Dal  punto  di  vista  invece  della  mentalità  cattolica,  esisterebbe  ancora  per  l'uomo  una



prerogativa preliminare all'educazione. Colui che non sia stato infatti istruito a principi di ragione,

quelli che guidano all'idea ed alla definizione di Dio, che ne intepretano pure con correttezza la

Rivelazione, non intraprenderà mai la strada giusta verso la fede e il rispetto del prossimo.

E' questa, con tutta evidenza, una posizione singolare che postula una specifica necessità

pedagogica, della cui soddisfazione non può che farsi carico la chiesa, appagando la quale si attinge

la libertà reale, diversamente si resta al di sotto del livello di questa.

Nell'ottica laica e liberale l'individuo ha solo bisogno di un regime di libertà di professione

politica e culto, cioè di godere di una condizione nella quale la sua ragione mantenga o recuperi

quell'autonomia di giudizio e comportamento, se e quando appannata da ideologie e dogmatismi, da

sé valida a condurlo all'etica dell'intraprendenza e della generosità.

Per un liberale  non ci  si  può dunque accanire  nei  confronti  di  chi  sia  stato relegato ad

un'esistenza di oppressione morale e menzogne fuorvianti. Chi è infatti libero di agire e valutare, è

anche libero di dare spazio alla sua sua innata liberalità. In tal modo la colpa ricade solo sugli agenti

della schiavitù ideologica e religiosa.

Infine,  all'esatto  opposto  del  pensiero  liberale,  quello  socialista  immagina  uno stato che

eserciti  la gestione e la tutela della vita di ogni individuo: poiché quest'ultimo considera infatti

capace  di  solo  egoismo,  di  aggregazione  per  classi  saldate  da  precisi  interessi  economici,  di

conflitto fra gli stessi ragguppamenti sociali.

Per  il  socialista  l'uomo  ha  dunque  diritto  a  tutto,  a  cominciare  da  quell'attività  che  ne

connota la natura, cioè il lavoro. Così nemico del socialista è l'uomo libero, perché non agirebbe che

per se stesso, a scapito e danno di chiunque.

Pur nelle loro differenze le culture continentali sono accomunate da un'idea: l'esistenza di

una legge morale di natura, universale.

Lo  sostiene  il  protestante,  legato  alla  teoria  agostiniana  di  un'etica  univoca  e  dono  a

chiunque di Dio; lo dice il  cattolico,  quando afferma che essa scaturisca dall'indagine razionale

della  natura  e  dentro  di  essa  dell'umana,  di  natura;  il  liberale  la  identifica  col  complesso  di

imperativi categorici, per dirla alla Kant, con cui di volta in volta, da sé, la ragione di un qualunque

uomo limiti  istinto e egoismo; la ricava infine il  marxista dall'esame di bisogni fisiologici  e di

quello del lavoro, motori, nella sua ottica, della vita umana.

Ma l'empirista vive una dimensione diversa. Egli non crede in universali intesi alla stregua

di paradigmi del particolare o esclusivi criteri pratici d'origine fisica o metafisica, i quali semplici

categorie logiche considera; e vede nel racconto rivelato cristiano una spiegazione determinata, ma

razionale, di mondo e Dio e un'effettiva fonte di validi principi etici per tutti coloro che per quello

maturino, in assoluta indipendenza, un sentimento di fede.

Ma la Rivelazione cristiana è un fatto storico, civile, soggettivo, parziale; ha valore per chi



la accrediti con un atto di fede, pure derivante da Dio: non può fornire valori generali, da tutti intesi

e  riconosciuti  e  piattaforma  per  un  impianto  politico  laico  e  democratico:  cioè  quell'apparato

oggettivo di principi politico-giuridici, al culmine di una mediazione neanche troppo difficile tra le

suddette culture dell'etica di natura,  e a partire  dal  quale  quelle  civiltà  deducono e costituzioni

particolari e legislazioni transnazionali laiche.

Perciò  la  realtà  empirista  inglese,  a  un  certo  punto  della  sua  storia,  rompe  i  ponti  col

cattolicesimo e costituisce una struttura statale e cultuale particolare, per cui il  monarca è capo

politico di una chiesa riformata, ed egli e un ramo "alto" e nominale del parlamento, la Camera dei

Lord,  divengono i  custodi di  leggi e  consuetidini antiche e tradizionali  e di  impronta cristiana,

basilari nei giudizi delle alte corti di giustizia e nelle valutazioni dei processi correnti.

Né la nuova entità avrebbe conosciuto gli scossoni di Rinascimento e Protestantesimo prima,

di Illuminismo, Romanticismo e Nazionalismo dopo. E l'Inghilterra e il successivo Regno Unito

non sarebbero mai passati per fasi socialiste o fasciste.

E se non è possibile concettualmente determinare come laico un mondo contraddistinto da

istituzioni quali le inglesi, nessuno può negare che nei secoli, gli stessi valori di tipo cristiano su cui

esso è girato e gira, ne hanno fatto un posto comunque accogliente e capace d'integrazione. Non

dissimile in questo dalle nazioni continentali.

E'  vero dunque che il  cosiddetto sistema di  "Common Law",  adottato dagli  inglesi,  non

poggia su codici civili e penali precostituiti che stabiliscano a priori diritti e sanzioni dei delitti, cosa

tipica  del  "Civil  Law"  di  origine  romana  e  continentale,  ma  regola  in  maniera  discrezionale  i

rapporti  tra  cittadini  essenzialmente  in  sede  penale  e  sulla  base  di  decisioni  su  casi  analoghi,

precedenti.

Ma è anche vero che esistono delle disposizioni di fondo, cui i giudici inglesi di qualunque

tribunale e livello giuridico sono tenuti ad attenersi e delle quali sono tuttora custodi la suprema

corte del Regno e quel ramo parlamentare non elettivo che è la Camera dei Lords e che testimonia

tradizione e conservazione.

Quest'ultimo è oggi in sostanza formato di una ormai bassa percentuale di "pari ereditari", di

un altrettanto non cospicuo numero di membri ecclesiastici, arcivescovi e vescovi di determinate

diocesi,  quindi  e per gran parte di  "lords vitalizi",  la cui nomina è regia,  in genere seguente a

indicazione del primo ministro.

Suoi compiti fondamentali sono l'esame dei provvedimenti di legge approvati alla Camera

dei Comuni, su cui può proporre emendamenti ed esercitare veto per non più di un anno, anno che si

riduce a un mese nel caso delle leggi finanziarie; quindi il vaglio dell'operato dei ministri.

Ad esso spettava inoltre la delicata conversione in leggi nazionali delle direttive UE prima

della  cosiddetta  "brexit",  guarda  caso  l'uscita,  concordata,  del  paese  dall'Unione  Europea.  Non



dimentichiamo inoltre che la camera in questione può votare leggi proprie e che infine una sua

funzione essenziale era la pronuncia di eventuali  sentenze finali  su controversie civili  o penali,

nazionali e non.

Quest'ultimo  ufficio  era  infatti  esercitato  da  12  "Law  lords",  ossia  da  lord  giudiziari

componenti la massima corte di giustizia britannica. Ma la riforma del 2009 ordinante una corte

autonoma dalla camera alta inglese, non costituisce nessun passo in direzione di una dimensione

laica della giustizia nel Regno Unito.

Intanto, essa ha lasciato in carica i Law Lords fino al termine del loro mandato; poi non ha

stravolto il sistema nominale dei togati, che passa ancora per l'accettazione del Lord Chancellor,

quindi del primo ministro, infine del re. La sua novità, se di novità è possibile parlare in un mondo

assolutamente identitario come l'inglese, sta nella creazione di una commissione indipendente per la

scelta dei giudici nominandi.

Ma di questa i vertici sono il presidente e il suo vice nella corte già in essere, gli altri i

rappresentanti di alte corti giudiziarie di Inghilterra e Galles, Scozia, Irlanda del Nord. Infine, oltre

ai criteri di competenza e esperienza generali, di perizia particolare nei diritti delle componenti del

Regno, i candidati sono ancora selezionati "on merit". Che significa?

L'Inghilterra e poi il Regno Unito, com'è noto, non hanno mai avuto una costituzione, bensì

un insieme di documenti eletti al rango di "costituzionali" nel corso dei secoli, sulla scorta della loro

prossimità a dati valori.

E  qui  possiamo  dare  piena  ragione  ad  uno  dei  capisaldi  dell'hegelismo:  il  ruolo

giustificatorio della filosofia! Prima cioè e spontaneamente la storia formula un'impostazione del

pensiero, che la filosofia, "come nottola che giunge sul far della sera", può solo comprendere e

ricomprendere con le altre, non modificare.

In effetti, a posteriori, gli studiosi ricavano dagli atti di legge elevati nel tempo dagli inglesi

a fonte di diritto costituzionale, una serie di criteri fondamentali nella gestione politica e giuridica di

ogni vicenda.

Si tratterebbe dell'unitarietà di una nazione non federata né confederata; del primato dello

stato di diritto nella specie d'un parlamento esprimente pure, sino alla suddetta riforma, il potere

giudiziario,  e  le  cui  maggioranze  determinano  la  scelta  del  primo  ministro;  della  nomina  di

quest'ultimo da parte  di  un monarca ereditario,  il  quale  ascende al  trono se non cattolico ed è

incoronato dall'autorità spirituale di una chiesa di stato, l'anglicana, di cui conferma i vescovi e

conserva l'Evangelismo.

Sui fondamenti elencati la Camera dei Pari esamina i provvedimenti non economici e fiscali

di quella dei Comuni e i giudici dei tribunali locali all'occorrenza e in ultima istanza valutano, oltre

le indicazioni spicciole della giurisprudenza di eventi analoghi.



Per questo motivo qualunque legge inglese nasce già costituzionale e il Regno Unito non

conosce scissione tra il diritto pubblico e privato e quello appunto costituzionale.

Se dunque li afferriamo insieme, i presupposti su cui poggia la nazione inglese risultano

tutt'oggi funzioni politico-religiose che deve aver assimilato e favorito non solo e al di là della sua

scienza il giudice eletto e poi nominato "on merit", ma anche il lord di nomina della camera alta. A

prescindere dalle sue origini nazionali e civili e dal settore in cui abbia maturato benemerenze, che

non è solo politico.

La nascita di un "lord" e del suo titolo è dunque legata all'esperienza e professionalità in uno

o  più  settori  -  politica,  economia,  finanza,  diritto,  scienza,  arte,  letteratura  -  ma  anche  alla

condivisione  di  un'idea  politica  e  morale  d'impronta  cristiana,  imperniatata  su  principi  di

democrazia,  accoglienza  e  tolleranza,  solidarietà  e  pietà,  professata  che  essa  sia  o  anche  solo

rilevabile  in  concreto  da  una  biografia,  che  veda  quello  persino  proveniente  da  altri  contesti

dell'antico Commonwealth.

Le regole di peso costituzionale di cui si parla, rappresentano allora nient'altro che l'esito

politico,  lungo  le  varie  epoche  storiche,  di  valori  tipicamente  anglosassoni,  espressione  della

filosofia empirista fin qui analizzata. Da un lato quindi i principi del pionierismo, dell'iniziativa e

dell'interesse per la novità dell'evento in sè, dall'altro quelli cristiani del riguardo alla persona del

prossimo, nel corpo e nello spirito, della misericordia e della generosità.

Le regole di peso costituzionale di cui si parla, rappresentano allora nient'altro che l'esito

politico,  lungo  le  varie  epoche  storiche,  di  valori  tipicamente  anglosassoni,  espressione  della

filosofia  empirista  fin  qui  analizzata.  Da  un  lato  quindi  i  principi  dell'interesse  per  la  novità

dell'evento in sé, quindi del pionierismo e dell'iniziativa; dall'altro quelli immediatamente cristiani

del  riguardo  alla  persona  del  prossimo,  nel  corpo  e  nello  spirito,  della  misericordia  e  della

generosità.

Vale la pena a questo punto ricordare che il Cristianesimo reca in sé la soluzione dei rapporti

tra fede e stato e di quelli interconfessionali. "rendete dunque a Cesare quello che è di Cesare, a Dio

quello che è di Dio." (Matteo 22, 21); e poi ancora "Se in qualche luogo non vi riceveranno e non vi

ascolteranno, andandovene, scuotete la polvere di sotto ai vostri piedi, a testimonianza per loro."

(Marco 6,11). E basta.

Concetti, dunque, opportuni, sulla base dei quali è affatto possibile costruire una forma di

convivenza pacifica e ordinata tra concittadini e tra cittadini e stranieri, e se occorre spacciarla pure

per laicismo.

Mentre, nella realtà, la valutazione degli eventi continua a fondarsi su un sistema di valori

storico, cui tali nozioni son contestuali, e da parte di uomini in carica, che per la devozione a quelli

hanno meritato di giudicare.



L'ereditarietà e la nominatività della Camera dei Lords non sono dunque privilegi di classe.

Esse rimangono semplicemente tratti derivanti  dalla natura di un'istituzione,  posta a tutela della

tradizione e dell'identità civile di un popolo, i membri della quale non rappresentano che un punto

di vista culturale e la cui alterazione segnerebbe la fine di un mondo, la nascita di uno stato laico

neutrale e qualsiasi.

La consapevolezza da parte inglese di questo dato è così netta, che diverse volte la politica

nazionale ha toccato il ridicolo proprio a seguito della presentazione, da parte di forze politiche

progressiste,  di  proposte  di  legge  volte  alla  trasformazione  di  tale  ramo  parlamentare  in

parzialmente o del tutto elettivo.

Queste  ultime  sono  state  allora  sistematicamente  disapprovate  o  accantonate,  persino

accompagnate  da  vili  idee  di  compartecipazione  delle  responsabilità,  come  quelle  relative  a

referendum popolari in materia.

Anzi,  in  direzione  esattamente  opposta,  da  un  paio  di  decenni  esiste  una  commissione

interna al ramo parlamentare in questione per la nomina diretta di "crossbenchers", lord non legati

alla sfera politica e alla sua continua influenza sui pari, causa un passato di proposte dei candidati

appannaggio esclusivo dei primi ministri.

Il motto "Evolution, not revolution" è inglese.

Per intenderci meglio, è allora possibile paragonare atteggiamenti del genere alla condotta

prudente e conservatrice che in Italia si manifesta, ad esempio, nelle discussioni sull'opportunità che

uno stato laico debba mantenere i simboli della fede cattolica negli istituti pubblici, a cominciare

dalle scuole. Ebbene, sappiamo tutti che neppure i non credenti osano pronunziarsi con schiettezza a

favore della rimozione di quelli.

La civiltà inglese non è così una civiltà liberale, non tende ad esserlo, si offre piuttosto alla

stregua  di  una  soluzione  a  se  stante,  che  rinnova di  continuo  i  tratti  dell'originario  empirismo

tardomedievale ed integra alla meno peggio gli indirizzi nuovi, sopravvenuti.

Mentre  dunque in  nazioni  come l'Italia  o  anche la  Francia  è  affatto  concepibile  che  un

presidente della repubblica sia manifestamente ateo, o per esempio ancora abbia una compagna che

non ha mai sposato, nel Regno Unito un primo ministro o negli stessi Stati Uniti d'America un

presidente con una biografia del genere, difficilmente verrebbero votati se non del tutto in partenza

candidati.

Allora è evidente che l'Inghilterra di oggi non è una nazione monoliticamente anglicana. In

essa i cristiani sono nel complesso al 60% circa con una flessione seria negli ultimi venti anni, in

cui è all'opposto aumentata la percentuale degli agnostici, i quali, sommati ai pochi punti di atei,

toccano circa il 25% della popolazione. Inoltre, di quel 60% solo il 25% è anglicano, poiché un 20%

è cattolico e il resto è protestante.



Infine, il restante 15% è spartito tra altri culti, quali l'Islamismo, l'Induismo, il Sikhismo,

l'Ebraismo, il Buddhismo.

Ma, a fronte di un quadro in cui la religione di stato è oggi al massimo al 25% dei praticanti,

le contestazioni politiche alle istituzioni non elettive, garanti e custodi dei documenti alla base della

tradizione inglese e dei principi cristiani antichi su cui essa poggia, hanno ancora percentuali basse.

Percentuali  che  scendono  pure  nel  caso  del  mancato  gradimento  della  forma  statale

monarchica.

Alla luce di fattori del genere è allora difficile negare che una nazione in cui la scelta di

vescovi e sommi giudici è tutt'oggi il frutto di una collaborazione ultima tra monarchia e primo

ministro e sottostà ad un particolare modo di intendere l'uomo, il mondo e Dio, cioè a uno standard

di mentalità condiviso dalla maggior parte dei sudditi, resta nei fatti una realtà che gira su se stessa

e intorno a se stessa si chiude.

La presenza inglese sul Continente non andò oltre la metà del '400.

Tra il '200 e il '400, ad opera dei francesi, i guerrieri normanni persero feudi e diritti feudali

in guerre dispendiose e motivo quindi di gravi dissensi e scontri nazionali. All'inizio, nel 1214, la

battaglia di Bouvines, infine quelle di Formigny del 1450 e di Castillon del 1452 tolsero alla corona

inglese  ogni  pretesa  sulla  terraferma,  a  tutto  vantaggio  di  una  nascente  centralizzazione

amministrativa del regno di Francia.

Poco male.

La separazione politica del regno d'Inghilterra dal Continente faceva ormai il paio con quella

civile, dato che una cultura antirazionalista ed antiecclesiastica si era già in esso diffusa.

E quest'ultima, ormai circoscritta all'isola, a due riprese e in due eventi cruciali si sarebbe a

sua volta svincolata dall'invisa e rischiosa tutela politica spagnola. Con il divorzio di Enrico VIII e

con la vittoria della flotta di Elisabetta I sull'"Invincibile Armada" di Filippo II d'Asburgo.

Così, quando nella prima metà del XVI secolo re Enrico e la nazione tutta sottrassero le loro

diocesi al controllo di Roma, e quando a distanza di pochi decenni Elisabetta, la "regina vergine",

segnò  la  strada  anglicana  del  culto  del  suo  regno,  lasciando  ai  margini  protestanti  e  cattolici,

un'intera civiltà, con una propria idea di Cristianesimo, si imponeva in Occidente.

Nel nome di un concetto di perizia acquisibile solo nella libertà d'azione, non insegnabile, né

innata, essa si imponeva su pastori e professori cattolici, su pericolosi dittatori di credo calvinista.

E si avviava, con una propria chiesa, verso un percorso storico differente.

Forse con una filosofia di vita per gli europei bizzarra, dato che oggetto di riso sono spesso

l'isolazionismo  e  il  conservatorismo  inglesi  spinti  a  oltranza  o  l'ossessione  per  una  lealtà  ed

un'austerità, che tutelino l'insegnamento, incontrovertibile, del dato.

In ogni caso dignitosa, come qualsiasi pensiero che resista nel tempo, a proprie spese.



Bibliografia

• Adorno Francesco, Introduzione a Platone, Laterza, Roma-Bari 1978.

•  Alatri Paolo,  Lineamenti di storia del pensiero politico moderno, Rubbettino Editore,  
Catanzaro 1992.

• Bertoldi Lenoci Liana, Il Cristianesimo di John Wyclif. Le trentatré tesi sulla povertà di 
Cristo, Milella, Bari 1979.

• Bottin Francesco, La scienza degli occamisti. La scienza tardo medioevale dalle origini 
del paradigma nominalista alla rivoluzione scientifica, Maggioli, Rimini 1982.

•  Brandi Karl,  Carlo V, nella collana ET Saggi, traduzione di L. Ginzburg E. Bassan,  
Einaudi, Torino 2001.

• Cardini Franco, Montesano Maria, Storia medievale, Le Monnier Università, Firenze 
2006.

• De Negri Enrico, La teologia di Lutero. Rivelazione e dialettica, La Nuova Italia, Firenze
1967.

• Fabbri Romeo a cura di, Confessioni di fede delle chiese cristiane, EDB, Bologna 1996.

• Hume David, La natura umana, n°41 della collana "Pensatori antichi e moderni", scelta, 
traduzione, introduzione e note di M. Dal Pra, La Nuova Italia, Firenze 1965.

• Kant Immanuel, Critica della ragion pratica, dalla "Collana scolastica di testi filosofici",
introduzione, traduzione e note a cura di G. E. Bariè, Sansoni Editore, Firenze 1986.

• Id., Critica della ragion pura, nella collana "I classici del pensiero", introduzione,
traduzione e note di G. Colli, RCS Libri S.p.A., Milano 2004.

• Kenneth Owen Morgan, Storia dell'Inghilterra. Da Cesare ai giorni nostri, traduzione di
F. Saba Sardi, Bompiani, Milano 2001.

• La Bibbia di Gerusalemme, (Testo biblico di La Sacra Bibbia della Cei "editio princeps"
1971), Edizioni Dehoniane Bologna, Bologna 1989.

•  Locke  John,  Saggio  sull'intelletto  umano,  nella  collana  "I  classici  del  pensiero",  
introduzione, traduzione e note di C. Motzo Dentice di Accadia, RCS Libri S.p.A., Milano 
2004.

• Lugarini Leo, Aristotele e l'idea della filosofia, La Nuova Italia, Firenze 1972.

• Mattei Ugo, Il modello di Common Law, Giappichelli Editore, Torino 2004.

• Mondin Battista, Il sistema filosofico di Tommaso d'Aquino, Massimo, Milano 1985.



• Morghen Raffaello, Medioevo Cristiano, Laterza, Roma-Bari 1978.

• Pombeni Paolo, Partiti e sistemi politici nella storia contemporanea, nella collana "Il
Mulino", Bologna 1994.

• Prosperi Adriano, Il Concilio di Trento e la Controriforma, nella collana "Teseo", 
Edizioni U.C.T., Trento 1999.

• Rendina Claudio, I Papi. Storie e segreti, Newton & Compton Editori, Roma 2004.

• Rossi Mario Manlio, Saggio su Berkely, Laterza, Bari 1955.

•  Sant'Agostino,  Le  confessioni,  nella  collana  "I  classici  del  pensiero",  a  cura  di  C.  
Mohrmann, traduzione di C. Vitali, RCS Libri S.p.A., Milano 2004.

• Scarcia Amoretti Biancamaria, L'Islam, Le Monnier, Firenze 1978.

• Severgnini Beppe, Inglesi, Biblioteca Universale Rizzoli, Milano 2002.

• Sina Mario, Introduzione a Locke, Laterza, Roma-Bari 1982.

• Vannini Marco, Invito al pensiero di Sant'Agostino, Mursia, Milano 1989.

• Verra Valerio, Introduzione a Hegel, Laterza, Roma-Bari 1988.

• Villari Lucio, Addio al Settecento. Cultura e politica nell'età dei lumi, Bompiani, Milano 
1985.

Reggio Calabria, luglio 2023

Coordinate civili italiche

L'Italia  sarebbe  dunque  la  patria  mondiale  dell'arte,  con  una  percentuale  di  opere  e

capolavori da testimoni della sua o di culture antiche realizzati e da essa in buona parte posseduti, la

quale, in rapporto all'estensione del suo territorio e anche ai numeri della sua popolazione, sarebbe

altissima. E questo è un dato di fatto.

Quello che non è sempre sottolineato è che le creazioni in questione sono perlopiù di genere

classico o classicista, prevalentemente arte plastica e architettonica, un po' meno arte figurativa,

pittorica.

Il  culto  antico  di  una  realtà  metafisica  di  perfezioni,  di  una  bellezza  delle  cose

commensurabile  solo  al  loro  grado  d'avvicinamento  al  modello  pieno,  spiega  l'attenzione  del

Classicismo originario e rinascimentale alle due forme artistiche tridimensionali della scultura e



dell'architettura.

D'altra parte, l'attribuzione di bellezza al prodotto d'arte classico, su cui già secondo Kant si 

abbatterebbe solo un gudizio estetico "aderente", legato cioè a una valutazione razionale sulla sua 

"aderenza" a specifici criteri, è a tutti gli effetti discutibile.

Sono così  belli  i  "bronzi  di  riace",  i  due guerrieri  ideali,  ma che non perturbano le  tue

convinzioni  o  bello  è  il  dialettico gruppo ellenistico del  "Laocoonte",  voce dell'ineluttabilità  di

destino e volontà di Dio?

Insomma l'arte,  anche  quella  sublime,  non porta  in  automatico  bellezza,  la  quale  è  più

probabilmente soggettiva, di volta in volta pensata del frutto umano che evochi i principi cari.

Il primato italiano nell'elaborazione e nel possesso di opere in senso lato classicistiche, tra la

metà del '400 e le soglie dell'età illuministica, viene allora dall'egemonia culturale europea delle

corti  della  penisola  nella  fase  umanistico-rinascimentale,  dalle  iniziative  e  dalle  opportunità  di

singoli talenti italici, quando ormai il mecenatismo si era esaurito.

Perché dunque le nazioni portatrici di ulteriori culture non sarebbero allora altrettanto ricche

di testimonianze artistiche della propria civiltà?

Per il semplice fatto che posizioni estreme dello spirito si esprimono per canali ugualmente

marginali della tradizione artistica, cosicché pensare i popoli cui esse appartengano carenti d'arte, è

errore.

Il Realismo francese è dunque, neanche a dirlo, pittorico, ma il Romanticismo tedesco, poi

transalpino, poi nordeuropeo, e con esso la sensibilità decadente ancora francese oppure inglese, si

soddisfano anche di accenni, evocazioni, richiami, suggerimenti, il pensiero decadente ancora più

del romantico, tant'è che non amano lo spazio e si ritrovano in pittura, per musica e covano infine, e

di  tanto,  nell'urbanistica,  in  quegli  impianti  cittadini  particolari  di  costruzioni,  strade,  parchi  e

giardini, aiuole, laghi e canali costituenti il bello, effettivo, dell'Europa d'Oltralpe e ignoti al nostro

paese.

Romantici  sono  allora  non  solo  i  notori  avenue  e  boulevard  parigini,  autunnali  e

pomeridiani, delle prevertiane "feuilles mortes", ma anche, ad esempio, i cupi parchi londinesi e a

seguire i fiabeschi giardini all'inglese o le naif, variopinte architetture in serie lungo vie e canali

delle città anseatiche, con finestroni, spioventi e nervature strutturali, o ancora le chiese contenute e

i palazzotti barocchi, "orgogliosi", sulle piazze delle province interne di Spagna, quali  Navarra e

Castiglia, ma pure gli imponenti castelli provenzali e della Languedoc con torri tonde e tetti conici,

o i manieri misteriosi fra i laghi e le brughiere della Scozia.

E decadenza esprimono le città industriali d'Inghilterra, i  quartieri del vizio scandinavi e

olandesi, i distretti di Dublino, e ancora i vari "fronti del porto" atlantici, francesi o britannici o

portoghesi che essi siano.



Quadranti e centri urbani dunque, e province, quali espressioni d'arte immediate, in senso

hegeliano, dello spirito d'un mondo.

Il romantico Leopardi sosteneva per il  poeta la necessità di dilatare l'immaginazione del

lettore. Ed indicava nella "rimembranza" e nell'"indefinito" i filtri del dato neutro da rendere poetico

alla lettura.

Le  strade  dei  paesi  mittle-  e  nord-europei,  curate  anche  nelle  banlieux,  estese,  piane,

alberate, ombreggiate, incanalate da palazzi per tutto il senso della lunghezza, conciliano appunto

ricordo e riflessione.

Allora il confronto con l'Italia è lampante: nel paese dei musei e dei capolavori scultorei,

pittorici,  architettonici,  raggiungere esposizioni e monumenti  significa di norma fare i conti  col

degrado urbanistico e in generale cittadino.

Romanticismo trasudano inoltre i paesaggi delle città di provincia americane, quelli delle

case isolate o in varia schiera lungo le strade e tra il verde, teatri degli horror più truculenti, nei

quali si annida il pericolo del malvagio assoluto, che uccide per il solo gusto di farlo.

Nulla di più lontano dalle province italiane, raccolte, sotto il controllo di chissà quale mafia

locale, in cui la dimensione privata deborda a tal punto che si ignori qualunque dovere nei confronti

della pubblica.

Ed è proprio il rispetto del pubblico, del valore profondamente laico, che condanna poi i

paesi nordeuropei all'esposizione al terrore.

Se a differenza che in una terra come l'Italia, in cui atteggiamento e aspetto sono sospetto e

pretesto d'espulsione, consenti a chiunque libertà di movimento, a prescindere dai gusti e pensieri

personali e sino a che questi  non inducano, in concreto,  illegalità,  finisci,  nobilmente, a rischio

crimine. L'effetto che nel primo caso ottieni è però la vita, a carte false, ma la vita.

Non per nulla l'Italia che apprezza il "classico", che celebra il parametro artistico, fa il paio

con quella  che analogamente idealizza la vita ed affannosamente studia comfort,  vesti  e ricette

raffinate.

Per il semplice fatto che il culto della forma priva di contenuto, condivide la matrice morale

con quello della "qualità della vita", concetto in cui il complemento non può dal punto di vista

semantico specificare il soggetto.

Già  la  riflessione  esistenzialista  novecentesca  ha  fenomenologicamente  discoperto  le

costanti della vita. E ne ha mostrato i limiti e il reciproco contrasto: dall'esordio in un contesto non

scelto, all'ingiustificabile, ma imprescindibile progetto di sé, fino ad una fine che lo tronca pure.

Così, ad onta delle barzellette cattoliche sui valori della vita e della famiglia, probabilmente

ciò che per il fedele resta e s'accampa è il solo "vi lascio la pace, vi do la mia pace" cristiano.

Che la vita sia piuttosto un dramma fuori controllo e tutto individuale, a qualunque livello



sociale, lo credono bene le culture protestanti, per le quali la morte più che perdita triste, è fine dei

duri sforzi per restar in regola con Dio, mediante lavoro e valorizzazione delle vocazioni soggettive.

E il  risultato,  comico,  di  una tale  disparità  di  vedute sta  nel  desiderio degli  stranieri  di

rilassarsi nel nostro paese; nel bisogno italiano di andare a lavorare all'estero.

E tuttavia questa specie d'ammissione di una radicata forma d'ignoranza nazionale, offre in

ogni caso, a sua volta, uno sguardo parziale sulla nostra civiltà.

E' vero infatti che il Romanticismo ha avuto pochi cultori italiani. Il già citato Leopardi,

massimo esponente patrio di tale idea, non andò oltre un "pensiero poetante", una scelta cioè che

Croce avrebbe ad esempio stroncato, espungendo le espressioni liriche e poetiche da quella che

egliavrebbe considerato la complessiva "espressione prosastica" dei versi dell'artista in questione.

E'  vero  anche che  il  Realismo europeo ha  trovato  nel  Verismo verghiano l'acuto  canto,

controcorrente, sull'ottusagine della civiltà fondata sullo scientismo e il progresso tecnologico, la

quale finirebbe per fare più emarginati che ricchi; chiaro monito pure alle future e alle generazioni

attuali, quelle del mondo digitale.

E' vero ancora che una cultura altra da quella romantica, dalla realistica e dalla classicistica e

dalla  coda  d'edonismo  e  familismo  di  quest'ultima,  ovvero  il  Decadentismo,  ha  attecchito,  e

profondamente, nella mentalità di tanti, intelligentissimi, italiani.

Lo  dimostrano  i  grotteschi  personaggi  letterari  pirandelliani,  sveviani,  dannunziani,

gozzaniani. Lo dimostra pure un tipo d'arte non convenzionale, la più recente, qual è il cinema.

Anche  la  mentalità  calvinista,  legata  al  dogma  dell'elezione  divina,  è  infatti  capace  di

ridicolo.

Così la TV e il cinema anglosassoni puntano da sempre su improbabili personaggi a tutto

tondo,  esempi  di  virtù,  bidimensionali  fino  a  scivolare  nella  concessione  della  scena  ad  eroi

indistruttibili, che non colpiresti nemmeno sparando loro a mezzo metro di distanza.

Nulla  di  più  lontano  dai  personaggi  velleitari  e  pietosi,  dai  furbastri  sempre  salvi  nel

disonore, dai disagiati di una certà che fanno i ragazzini, dalle vittime di abbagli d'amore, dai ricchi

che disperdono tempo e denaro e via di questo, consapevole, passo, di cui ha dato indimenticabili

ritratti la "commedia all'italiana".

Bastino per tutti i balordi di certi capolavori di Germi, quali "Divorzio all'italiana" e "Amici

miei". Si guardi ancora alle spudorate figure felliniane della "dolce vita" romana e romagnola.

Non solo dunque Classicismo, semmai Classicismo e Decadentismo, forma e vita da un lato,

tema e amarezza dall'altro, sono dunque le verosimili coordinate civili italiane.

La patria di arte e bellezza antiche è quindi,  per fortuna,  qualcosa in più, o in meno, a

seconda della voglia, personale, d'illudersi.

Eppure, quanto al Romanticismo, anche il nostro paese ha dato espressioni piene e ancora



una volta fuori da arte e letteratura.

I commoventi borghi medievali, soprattutto quelli appenninici, ne sono eloquente esempio.

Ma si tratta appunto di urbanistica, e con essi ci si riferisce inoltre all'epoca dagli spiriti

romantici per eccellenza coltivata e vagheggiata come fase d'origine dei popoli odierni e delle loro

lingue e tradizioni ingenue.

L'epoca  cioè  di  colore  e  sentimento,  della  viva  qualità  in  confronto  alle  misure  del

razionalismo classicista e dei suoi impassibili canoni, rispetto agli obblighi di tematiche codificate e

mitologici stereotipi.


